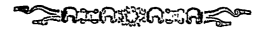


हिन्दुमछ्ल यः पुत्रो जयनारायणः सुधीः । पौत्रेः सार्धमुपविद्यो दानी विश्वविद्यप्रणीः ॥ तेनैव श्रेष्टिवय्येण सन्ध्याभाष्यमिदं शुभम् । सन्ध्याकर्मप्रचाराय श्रद्धापूर्वे प्रकाशितम् ॥



# वैदिकसन्ध्याभाष्यम्



## श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्य्योदासीनवर्य्यात्माराम-भगवत्पूज्यपादशिष्येण

श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचाय्योंदासीनवर्य्यपण्डितस्वामिज्वाहिर-दासभगवत्पूज्यपादाधिगतवेदवेदाङ्गविद्येन

## श्रीमन्निखिलशास्त्रनिष्णातपण्डितस्वामिहरिप्रसाद-वैदिकमुनिना विरचितम्

तच

वैदिकधौरेयेण परमश्रद्धाळुना श्रीमता हिन्दुमछजय-नारायणेन दानीत्युपसमाख्यातेन श्रेष्ठिवर्य्येण

| निर्णयसागरमुद्रणालये | रामचन्द्र  | येसू | शेडगे | द्वारा | मुद्रापयित्व |
|----------------------|------------|------|-------|--------|--------------|
| ,                    | प्राकाश्यं | नीत  | म्    |        |              |

प्रथमावृत्तिः १०००]

संवत् १९७४

[मूल्यं ॥)

Published by Pandit Swami Hariprasadji Vaidiemuni. HARIDWAR.

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya-sagara Press, 23, Kolbhat Lane, Bombay.

### भूमिका।

त्वं नः पश्चाद्धरादुत्तरात् पुर इन्द्र! निपाहि विश्वतः। आरे अस्पत् कृणुहि दैव्यं भयमारे हेतीरदेवीः॥१॥ (ऋ० २।५१।१६)

एपा खलु सर्वभ्यो वर्तमानसूत्रारण्यकयाज्ञवस्क्यसंहिताप्रभृतिप्रन्थेभ्यो मन्नतो रूपनो विलक्षणाऽपि वैदिकसन्ध्यापद्धतिर्मन्नाणां विनियोगकमस्य साप्टवेन विनियोगत्य कर्मानुक्ष्येण च सर्वेभ्यः सन्ध्यापद्वत्यन्तरेभ्यः प्रश-स्ततमति विज्ञायते । नहास्यां वैदिकसन्ध्यापद्धतौ यो मन्त्रो यत्र विन्यसि-तञ्यन्तत्र न चिन्यस्यते, यस्मिन् वा कर्मणि विनियोक्तव्यस्तत्र न विनियु-ज्यते। न चैवंविधं मन्त्राणां विन्यासक्रमस्य सौष्टवं विनियोगस्य कर्मानुरूत्यं च कुत्रचिन् सन्ध्यापद्धत्यन्तरेषु दरीदृश्यामहे। बहुयो हि सन्ध्यापद्धतयस्त-घथा बहुचानामेका, तेत्तिरीयाणामपरा, वाजसनेयकानामन्या, कौथुमानां पैप्पलारानां चान्याऽन्या, किं वहुना यावत्यः शाखासंहितास्तावत्यः सन्ध्यापद्धतयः । सर्वासु च तासु मन्नाणां विन्यासक्रमो विपमः परस्परं प्रसङ्घः । नहासा नाम लोके कश्चिन् सन्ध्यापद्धतिविदामुत्तमो यः पर्य-न्नेव तष्टेयम्यं प्रत्यक्ष्तो न प्रतिपद्यते । मन्नाणां विनियोगस्य कर्मानानु-सर्वत्राचमनमत्रनिरीक्षणादेवाववोद्धं पार्य्यते, नास्ति रुप्यं च तत्र कि चिद्विद्येपायासापेक्षा । यावन्तः खळु मन्नविनियोगविदो मेधाविनो जनाः सर्वे ते विनियोजकिङ्गादेव मन्नविनियोगं कर्मानुरूपं मन्यन्ते । विनियोजकं लिङ्गं शब्द्गतं भवेद्र्थगतं वेति नास्ति कश्चिदाप्रहः। न च सन्ध्यापद्धत्यन्तरेषु सर्वत्राचमने कर्मणि यो यो मन्नो विनियुज्यते तत्राचमनवचनः कश्चन शब्दो विद्यतेऽर्थतो वाउसौ कथि चंदाचमनमभि-धत्ते । न चाचमनवचने शब्देऽविद्यमानेऽर्थतो वाऽऽचमनाभिधानाभावे मन्त्रस्य तस्याचमने कर्मणि विनियोगस्तदनुरूपः कर्हिचिदववोद्धं शकाते। अननुरूप इति तु सर्वेपां तत्तत्सन्ध्यापद्धतिविदां सूक्ष्मदृशां पण्डितानां प्र-लक्षम्। तत्र विनियोजकिङ्गाभावेऽपि जायमानो मन्त्रविनियोगश्चेत्कर्मानु-रूपो मन्येत, तदा सर्वः सर्वं मन्त्रविनियोगं कर्मानुरूपं मन्तुं क्षमः कृतिमिह तद्विनियोगमर्घ्यादाकथया निरर्थिकया । वैदिकसन्ध्यापद्धतौ चाचमने कमैणि "इां नो देवीरभिष्टय आपो भवन्तु पीतये" इति मन्त्रो विनियुज्यते । तत्र "आपो भवन्तु पीतये" इत्युभयविधं विनियोजकं लिङ्गं प्रव्यक्तम् । अपामाचमनस्य स्फुटमभिधानात् । नहासौ मन्त्रो यथा शब्दतोऽपामाचमनमभिधत्ते तथाऽर्थतोऽप्यभिधत्त इति न प्रव्यज्यते। न च प्रव्यक्ते तस्मिन् जायमानस्तत्र तद्विनियोगः कर्मानतुरूपः इत्युन्म-तेनापि केनचिद्रक्तमीश्यते, विगतमरसरेण खस्थमतिना कोविदेनेति तु किमु वक्तव्यम् । तदिदं दिग्दर्शनमात्रम् । मन्नान्तरेषु तदनानुरूप्यस्य प्रेक्षावद्भिः स्वयमुत्प्रेक्षितुं शक्यत्वात् । न चैकमेवैतद्देशिष्टमस्यां वैदि-कसन्ध्यापद्धतौ पद्धत्यन्तरेभ्यः, किन्तिहिं? वैशिष्ट्यान्तरमपि वरीवृ-त्त्यते । किन्तद्देशिष्ट्यान्तरमिति चेत् ? अत्राचक्ष्महे सर्वासु हान्यासु तत्तच्छाखासन्ध्यापद्धतिपु तत्तच्छाखासंहितामिमानिनस्त्रेवर्णिका अधि-क्रियन्ते, भगवलामस्यां वैदिकसन्ध्यापद्धतौं च वेदसंहितामात्राभिमा-निनः सर्वे ते वैदिका इति महदिदं वैशिष्टाम्। तत्तच्छाखासंहिता-मिमानं च वसिष्ठप्रभृतयः स्मृतिकृतो विस्पष्टमामनन्ति । यत्रैतदुदाहृतं भवति "पारम्परयोगतो येषां वेदः सपरिवृंहणः। तच्छाखं कर्म कुर्वीत तच्छाखाध्ययेनं तथा" (वसि० सम्० ६।४३) इति । नचैतादक्षं तत्तच्छाखासंहितामिमानं वैदिका वहुमूल्यमातिष्ठन्ते । तेपां दृष्टौ ह्येतदलस्पमूल्यकं कर्म। जातिदेशावनतिहेतुत्वात् । नूनमवि-चाप्रमबोऽयं सर्वसत्तच्छाखासंहिताभिमानो नाम दुरमिमानः, तदुपाश्र-निखिलो वर्तमानवेदसंहितापाठभेदः, तत्तत्सन्ध्यापद्धतिभेद्श्च कुंत्सितो भेदः । न च जीवतीनां जातीनां धर्मस्य पुस्तकं किञ्चिद्नेकधा पाठमेदः खप्रेऽप्यच्यास्ते, नित्यं वा सन्ध्याकर्म कदाचित् सहस्रधा वैमि-द्यते । जीवती चांद्यांपि वैदिकी मनुप्रसूतिरेषा विशिष्टा जाति:। अतो

ने साऽऽत्मीयधर्मपुस्तकस्य वेदसंहितायाः प्रतिमन्नमनेकधा पाठभेदं यथा-शक्यं सोढुं, सन्ध्यापद्धतिभेदं च श्रेयस्करमंत्रगन्तुमुत्सहते । अविद्याप्रभव-त्वात् । अविद्याचाविद्यावतां भूषणं न सर्गारम्भादेव विद्यावतामस्माकमिति दूरतस्यक्तव्योऽसौ तत्तच्छाखासंहितामिमानो नाम दुरिममानः, सम्पदि-यितव्यश्च वेदसंहितामात्रामिमानो नाम सुद्दमिमानः, अनुष्ठातव्यं च वैदिकसन्ध्यापद्धत्येव नित्यशः सन्ध्याकमे नित्यं, न भ्रमतोऽपि पद्धत्यन्तरेण श्रेयस्कामैवेदिकैरिति भृशमाशास्महे । नचाधुनिकेयं वैदिकसन्ध्यापद्ध-तिन नित्यकमीनुष्ठानाय वैदिकानामुपादानमहत्तीति शङ्कितुं शक्यते । प्रचाराधुनिकत्वेऽपि रूपतोऽनाधुनिकत्वात् । यथा चैषा वैदिकसन्ध्याप-द्वतिः प्रचाराधुनिकत्वेऽपि रूपतोऽनाधुनिका, तथा वयं द्वितीयावृत्तौ सोपपत्तिकं सप्रमाणं च विस्तरेण वर्णयिष्यामहे ।

अस्ति खलु वैदिकानां निर्लेषु पश्चसु महायज्ञेषु ज्ञह्मयज्ञो नाम ज्येष्ठो महायज्ञः, यं किल "स्वाध्यायः" इत्याचक्षते । यत्रैतच्छ्रतं भवति "स्वाध्यायो वे ब्रह्मयज्ञः" (शतप० ११।३।५।३) इति । तत्र स्वाध्यायो वेदाध्ययनम् । अध्ययनमध्यायः, सुष्ट्रध्यायः स्वाध्यायं इति तद्धुत्पत्तेः। "अन्येषामपि दृश्यते" (अष्टा० ६।३।१३७) इति दीर्घः । मध्ये वाऽऽङः प्रक्षेप इति (अष्टा० ७।३।४)सूत्रे कैयटः । अभ्युं-दयनिःश्रेयसफलवत्त्वं च वेदाध्ययने सौष्टवम् । प्रत्यहं यथाविधि विधी-यमानं खलु वेदाध्ययनं नियमेनाभ्युद्यं निःश्रेयसं च फलं सम्प्रयच्छति "यावन्तं ह वा इमां पृथिवीं वित्तेन पूर्णां दद्क्षीकं जयति, त्रिस्तावन्तं जयति, भूयांसं वाऽक्षय्यम्, य एवं विद्वानह-रहः स्वाध्यायमधीते" (ज्ञतपर्थं० ११।३।८।३) इति श्रुतेनै तर्द-न्याध्ययनं नियमेनेति तदन्तराशयः । स्वो वाऽध्यायः स्वाध्याय इति तद्भुद्पत्तिः । वेदादन्यस्याध्ययनं हि परेणापे विधीयमानं कथिंत्त् स्वाध्ययनं मन्तुं शकाते, वेदाध्ययनं तु स्वेनैव विधीयमानं स्वाध्ययनंभिति तद्भिप्रायः । वेद इति शास्त्रान्तरीपलक्षणम् । अत एवाह भगवान मनुः "बुद्धिवृद्धिकराण्याद्युं धन्यानि च हितानि च । निर्लं

शास्त्राण्यवेक्षेत निगमाँश्चेव वैदिकान्" (मतु० ४।१९) इति । यनु स्वशाखावेदाध्ययनं स्वाध्याय इति. केपाश्चिट् वसिष्टादिसमृत्यु-पाश्रयं च्युत्पादनम् । तदति फल्गु । सङ्कोचे प्रमाणाभावान् । "तपोविशेषैविविधेन्नतेश्च विधिचोदितैः। वेदः कृत्स्नोऽ-धिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना" (मनु० २।१६५) इति मानववचोविरोधेन स्मृत्यन्तराशामाण्यस्य वक्तं शक्यत्वान् । प्रवसं च मानवं वचो वचोऽन्तरेभ्यः सर्वदा सर्वत्र "मनुचे यत्किञ्चिद्वदृत् तद्भेषजं भेषजताये" (ताण्ड्यत्रा० २३।१६।७) इति श्रुतेर्निवि-वादम् । न च तत्स्वाध्यायशब्दं वेदाध्ययनं विचक्षणोऽपि कश्चित् प्रतिदिनं काल्ह्येन विधातुं चङ्कम्यते । मन्त्रपाठभूयस्त्वात् । अध्ययनं च प्रतिदिनं कात्त्र्चेन भगवतो वेदस्यावश्यकम् । "स्वाध्यायोऽध्येतव्यः" ( शत० ११।३।८।३ ) इत्यविशेषेण तद्विधिश्वतेः, अध्ययनामाने प्रत्य-वायापत्तेश्च । तदिद्माछोचयन्तः किलास्मत्पूर्वपुरुपास्तत्रभवन्तो वेदार्थ-विदो महर्पयः समग्रस्य भगवतस्तस्य प्रत्यहं नियमेन कृत्स्नतोऽध्ययनाय क्रपया परया सारभूतं मुख्यमर्थ सन्ध्यामञ्जरेभिः सञ्जगृहुः, समग्रान् वा वैदिकान् मन्नान् सन्ध्यामन्नेरेभिः सञ्चुकुचुः, सायंप्रातः प्रत्यहं विधितस्तद्ध्ययनेतेव च सकलवेदाध्ययनं हन्तकारप्रदानेनातिथियज्ञातु-ष्टानमिव कथि चन्नुरिति महतां परामर्शः। सोऽयं तत्रभवद्भिर-स्मत्पूर्वपुरुषैर्महर्षिभिः सन्ध्यामन्त्रैः सङ्गृहीतः सारभूतो मुख्यो वैदिकोऽर्थः सङ्कुचितो वा वैदिको मन्त्रनिचयो वैदिकसन्ध्यापद्धतावेव सर्वाङ्गपूर्ग राराज्यते न सन्ध्यापद्धत्यन्तरेषु क्वत्रचिदिति भूरिवैशिष्ट्यमिदं भगव-त्यामस्यां वैदिकसन्ध्यापद्धतौ पद्धत्यन्तरेभ्यः। तदेवं वहुविधं वैशिष्टं नाम सर्वाङ्गसौन्दर्यं समाश्रयन्ती सत्यप्येपा वैदिकसन्ध्यापद्धतिकामिनी किञ्चि-ज्ज्योतिर्मयभाष्यभूषणानलङ्कता भवन्ती नात्मप्रियाणामन्तर्धियां वैदिकानां मनोमुद्मजीजनत्, अल्पविद्लपश्चतिविनिर्मतैरनेकविधकैर्व्याख्यानकल्पैः कार्ष्णायसाभूषणैराच्छादिताखिलगात्रा भवन्ती च भवती शवरयोपितेव नागराणां, द्रष्टुमनसां केषाश्चिद्न्येपामपि नेत्रपद्मानि नःतीतृपत् , सर्वत्र

सर्वतः प्रकाशितन्यं प्रसङ्गमात्मवैशिष्टं च ज्योतिरभावे विणिगव मणिमौक्तिकप्रवालादिद्रन्यजातमंशतोऽपि न जातु प्राचकाशत्, प्रत्युताभिन्यक्तलिङ्गा विधानकेवार्ण्यकुमारिका पुरुषमात्रादनवशेषेण तत्मर्व प्राचिच्छदत्।
तदेतद्षपानमिव भगवत्यास्तस्या अभिमन्यमानेरस्माभिः सर्वाङ्गदीप्तिकरं
ज्योतिर्मयं दिन्यं भाष्यभूषणं निर्मातुमुद्युक्ति। भगवतो वेदपुरुषस्य वेदिपुरुषस्य च परमानुप्रहेण तूर्ण तादृक्षं भाष्यभूषणमेकं यथामित निर्माय
श्रद्धापूर्वकमा मृश्रं आ च पादतलान् सर्व शुद्धतमं दर्शनिष्ठयं तद्वात्रं समलमकारि। घृणास्त्रदभृतानां न्याख्यानान्तरकाष्णीयसाभूषणानां चोषयोगो
मात्रयाऽपि न पर्यशिष, यथायथं प्रकाशितन्यं निखिलाङ्गवैशिष्टं च भगवत्यास्तस्या यथासामर्श्य सर्वदाः पदे पदे प्राकाशि। तदिदमिष्टं विशिष्टं
सरलं सरसं मामकं वेदिकसन्ध्यापद्धतिभाष्यं वेदार्थतत्त्वविदो विवेकिनो
विद्वांसो माध्यस्थ्यिया यथावकाशं पत्रयन्तु, पठन्तु पाठयन्तु च स्वाध्यायत्रद्धयो धर्मानुष्टानमतयो व्रतिनो देशिकाश्च प्रतिदिनं यथाविधि निरनतरम्, तुष्यतु च तेन सततं विश्वमूर्तिर्भक्तवस्त्रो भगवान् वेदिपुरुषो
वेदपुरुष्पश्चेति मुहुर्मुहुर्मनसा वाण्या च साक्षित सम्प्रार्थयामहे ॥



## ्र अथ शुद्धाशुद्धम् ।

| पृष्ठं . | पङ्किः   | अशुद्धं                           | ग्रुद्धम्                                                                                  |
|----------|----------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| · &      | . ફેંબ   | भर्ती यो असै                      | मर्तो यो असै                                                                               |
| ξ        | २३       |                                   | मृर्तः=मर्तव्यो                                                                            |
| 4        | <b>१</b> | प्रत्यवायस्याविशेषात् ।           | प्रत्यवायस्याविशेषादिति ।<br>नैतद्वक्तन्यम् । निमित्तमेदः<br>प्रत्यवायमेदाभ्यां विशेषात् । |
| १०       | १८       | भाषात्मकं पद्यम् ।                | गाथात्मकं पद्यम् ।                                                                         |
| १३       | 8        | ब्रह्म !                          | ब्रह्मन्!                                                                                  |
| १६       | ७१       | त्रह्म!                           | त्रह्मत्! एवमग्रेऽपि सम्बो-<br>धनेषु सर्वत्र वेदितव्यम्।                                   |
| २२       | १०       | प्राणं भविष्यतीति                 | प्राणं पोपविष्यतीति                                                                        |
| २५       | १०       | वज्रं शीर्षणि ऋतुम्"              | वजं भरति शीर्षणि ऋतुम्"                                                                    |
| ३८       | १९       | सोऽयं दिशोरिषपत्योर-<br>क्षकयोश्च | 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                    |
| ३९       | १७       | <b>पितृयाना</b> ख्यां             | पितृयाणाख्यां                                                                              |

अन्यद् यथामति खयं संशोध्यम्





## अथ वैदिकसन्ध्यावैदिकमार्ध्यमुहाः

सूर्यं चन्द्रमसं दिवं च पृथिवीं व्योम ग्रहं तारकं, जीवानामुपभोगसाधनमिदं भोग्यं च नानाविधम्। सर्गादी विद्धाति कर्मफलदो धाता विधाता खयं, सत्यानन्द्रचिदात्मको गुरुवरो यस्तं नुमोऽहर्निशम्॥१॥ ध्यात्वा वैदिकसिद्धान्तं ध्यात्वा च वेदिपूरुषम्। भाष्यं वैदिकसन्ध्यायाः क्रियते वैदिकाभिधम्॥ २॥

सन्ध्या किं श्रीतं कर्म स्यादहोसित् सार्तम् ! श्रत्या विहितं श्रीतं, स्मृत्या विहितं स्मातम् । सार्तमिति ब्रूमः । किं कारणम् श यत्कारणं श्रुतौ तिद्वधानं नोपरुभ्यते, स्मृतौ च तिद्वधानमुपरुभामहे । अस्ति तावत् स्मृतौ तिद्वधानं मुव्यक्तम् "यज्ञोपवीती नित्योदकः सन्ध्या-मुपासीत वाग्यतः" (आश्व० गृ० ३।७।३) इत्येवज्ञातीयकम् । यज्ञोपवीती=यत्र दक्षिणं बाहुमुद्धरते सव्यमवध्ते तदुपवीतं यज्ञोपवीतं, तद्वान् । नित्योदकः=नियतम्नान्यमनादिकः, नित्यं नियतमुद्कं स्नानाचमनादिकियाये यस्य, स तथिति तद्वारपत्तेः । न च स्मृतौ तिद्वधाने विद्यमाने श्रीतं कर्म सन्ध्येति कथित्रदास्थातुं शक्यते । स्मातित्वे तस्य च नास्ति कथित् सन्देहः । तस्मात् सार्ते सन्ध्याकर्मेति निश्चितम् । नैतद्वक्तन्यम् । स्मृतौ तद्विधाने श्रुतौ तद्विधानस्या-थिकत्वात् । यस्य खळु कर्मणः स्मृतौ विधानं विद्यते, श्रुतौ तद्विधानमर्थादापद्यते । निहं स्मृत्या स्वतन्त्रं किश्चिद् विधीयते । किन्तिहिं श्यद् यद् विधीयते । किन्तिहिं श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रित्ते तत् सर्वे श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रीतः विद्याने तत्त् सर्वे श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रीतः विद्यते तत् सर्वे श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रीतः विधानते तत् सर्वे श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रीतः विधानते तत् सर्वे श्रुत्यर्थमनुस्रत्य विधीयते । किं कारणम् श्रीतः विधानते । किं कारणम् श्रीतः । किं कारणम् स्वतः । विधानते । विधानते । किं कारणम् स्वतः । विधानते । किं कारणम् स्वतः । विधानते

यत्कारणं श्रुत्यर्थमनुसरन्ती सा किञ्चिद् विदधती प्रामाण्यमश्चते, अन्यथा चापामाण्यम् । मनुप्यकर्तृकत्वात् । मनुष्यकर्तृका खलु स्पृतिः । मनु-प्याश्च सततं प्रकृतिवशगाः । तत्र स्वभावतो अमप्रमादादयो दोपाः सम्भाव्यन्ते । तत्कर्तृका चेत्तमृतिः शुत्यर्थमननुसरन्ती वर्तेत, तदाऽनृतव्या-घातादिभिदेंपिर्न जातु परिमुच्येत । नहि यस्याः कर्तारो अमप्रमादादि-दोपद्षितचेतस्का वर्तन्ते तस्कर्तृका स्मृतिरनृतव्याघातादिभिदेंषिरात्मानं परिमोचियतुं कथिबदिष्टि । अपरिमुच्यमाना च नूनं जह्यात् प्रामाण्य-मश्चवीत चाशामाण्यम् । अनृतन्याघातादिदोषाणामशामाण्यहेतुत्वस्य सर्वसम्मतत्वात् । अत एव ब्राह्मणानामैतरेयप्रभृतीनां प्रामाण्यं सिपाध-यिषुस्तत्रभवान् गोतमो मुनिः पूर्वन्तावत् पूर्वपक्षसूत्रं सूत्रयाम्यभूव "तद्-मामाण्यमनृतन्याघातपुनरुक्तदोषेभ्यः" । (न्या०२।१ ५७।) इति । न च श्रुत्यर्थप्रचाराय प्रवर्तमानामाश्वलायनप्रभृतीनां मुनीनां स्मृतिरेषा श्रुत्यर्थाननुसारिणी स्वेपेऽपि सम्भावियतुं शक्यते, किं पुनरम्युपगन्तुम् । श्रुत्यर्थानुसारित्वे च तस्याः श्रौतं कर्म सन्ध्या न सार्तमिति सुखेनापन्नम् । यदुक्तं श्रुतिविधानानुपलम्भ इति । तन्न युक्तमुच्यते । तद्विधायिकायाः श्रुतेविँद्यमानत्वात् । विद्यते तावत् सन्ध्या-कर्मविधायिका श्रुतिः "उप त्वाऽग्ने दिवे दिवे दोषावस्तर्धिया वयस्। नसो भरन्त एमसि (ऋ०१।१।७।) इति। अग्न= अभिरमणीः, अनुशास्ता गुरुरिति यावत्, तत्सम्बोधने हे मनुष्याणाम-साकमप्रणीर्जगद्भुरो परमात्मन् ! दिये दिथे = अहरहः प्रतिदिनं दोषा-वस्तः=रात्रावहनि रात्रिन्दिवयोः सन्धौ सायंपातः धिया=मनसा त्वदे-कचेतसा नमो भरन्तः=नमस्कारं सम्पादयन्तो "नमः शम्भवाय च मयोभवाय च" (यजु० १६ । ४१) इत्यन्तं मन्त्रजातमुचा-रयन्तो वर्य=त्वत्पुत्राः सर्वे वयं मनुष्याः, त्वा=त्वामन्तरात्मानं भगव-न्तम्-उप+एमसि=लेटो रूपम्, "इदन्तोमसि" (अष्टा० ७ । १ ४६ ) इति मस इः । उपागच्छाम उपासहे, उपागच्छेम, गुरुमन्त्रेण गायच्योपासीमहीत्यर्थः । सत्यपि विधौ द्शोदिकेऽन्यस्मिन् कर्मणि जाय-

मानः कथित्रत् प्रमादः क्षन्तुं पार्य्यते, न पुनरिसान् सन्ध्याकर्मणि किई-चिदिति द्योतियतुमुत्तमपुरुपप्रयोगः । हे अझे ! सन्ध्योपासनगोचर-भवन्तियोगाश्रया वयं जाताः सा इति तत्त्रयोगार्थः । यौष्माकीणाः पूर्वजाः कायेन वाचा मनसा यथासामध्ये विधिपरिपालनाय सन्ध्याकर्मणि यथा-कालमवतिष्ठन्ते सा. तत्तनयैर्युप्माभिरपि यथासामध्यै तत्परिपालनार्थ तत्र यथावेलमवस्थातव्यमिति तत्प्रयोगाशयः । यस्त्वेप सिद्धान्तो मन्त्रेषु पट्यमानो विधिरुत्तमपुरुपप्रयोगाद् विधित्वं वाधित्वाऽभिधाय-कत्वमवलम्वत इति, स सत्यामन्यत्र विधिश्रुतौ वोद्धव्यो न सर्वत्र । सन्ध्याकर्मणि सुख्यो गायत्रीमन्त्रः। नमोमन्त्रान्तानि च मन्त्रान्तराणि तदङ्गानि । न चाङ्गैविनाऽनुष्टीयमानं किञ्चित् कर्म फलायावकल्पते । अतो मुख्यवदङ्गानुष्ठानमपि तत्रावश्यकमित्येतदववोधयितुमाम्नायते "नमो भरन्त एमसि" इति । सृक्ष्मतमो जगतां गुरुरीश्वरोऽभिः। अन्तरात्मत्वात् । न चान्तरात्मानं सूक्ष्मतमं भगवन्तं वाह्यात्मानः संसारिणो जनाः किश्चिद् द्वारमनपेक्ष्य सहसोपागन्तुं शक्नुवन्ति । द्वारं च सुगमं न गायत्रीमन्नतोऽन्यत् किञ्चिदुदाहर्तुं शक्यते । द्वारान्तराणां सर्वेपां तद्वेक्षया दुर्गमत्वस्य प्रत्यक्षत्वात् । ओमिति च तदानीं गायत्री-मन्नान्तर्गतत्वादनुदाहरणम् । गायत्रीमन्नस्य प्रतिदिनं संसारिणां मनु-प्याणां भगवति तसिन्नात्मोपागमने द्वारत्वं चोत्तरमीमांसायां सूत्र-याम्बभ्व सूत्रकृद् भगवान् बादरायणो सनिः "छन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न, तथा चेतोऽर्पणनिगदात्" (वे०१।१।२५) इति। "गायत्री वा इदं सर्वम्" (छां० ३। १२।१) इति गायत्री-च्छन्द्सः पूर्वत्राऽभिधानात् "यद्तः परो दिवो ज्योतिः" ( छां ० ३ । १३ । ७ ) इत्युत्तरिसान् ज्योतिर्वाक्ये ज्योतिरशब्दं ब्रह्म नेति चेन्न, यथा प्रणवेन तथा गायत्रीच्छन्दसा जगद्गुरी ब्रह्मणि चेतसोऽर्प-णस्योपागमनस्य निगदादिभधानादुत्तरिसन् ज्योतिर्वाक्ये ज्योतिश्शब्दं ब्रह्म युक्तमिति स्त्रार्थः । यद् द्वारं तन्मुरूयं, तत्साहाय्यमाचरदन्यत् सर्वे चामुख्यमिति सार्वत्रिको नियमः । तसाद् विधीयमानेऽसिन् सन्ध्या-

कर्मणि मुख्यो गायत्रीमन्त्रो, नमोमन्त्रान्तानि च सर्वाणि मन्नान्तराणि तदङ्गानीति साधु प्रतिपद्यामहे ।

अस्ति च छन्दोगानां वाह्मणशेषे पड्विशवाह्मणेऽपि सन्ध्याकर्मविधा-विका श्रुतिः "तस्माद् ब्राह्मणोऽहोरात्रस्य संयोगे सन्ध्या-सुपास्ते" (पड्विंशत्रा० ४१५) इति । त्राह्मणः=त्रस वेदः, तत्परोऽ-धिकारी जनः । उपास्ते=लेटो रूपम्, उपासीत । अध्वरमीमांसकास्तु सन्ध्याकर्मविधाने "अहरहः सन्ध्यामुपासीत" इति शाखान्तरी-यब्राह्मणश्चितिमुदाहरन्ति । साऽपि मान्त्रवर्णिकश्चितिमूलत्वादिह प्रमाणं निर्बोधम् । न चैतावत्सु सन्ध्याकर्मविधायकेषु श्रुतिवचस्सु सत्सु सन्ध्या-कर्म सार्ते न श्रीतमिति वचः कथश्चिच्छ्द्रातुमुत्सह्यते । अथोच्येत-सन्ध्याकर्मणि तावदुपनीतस्याधिकारः । उपनयनं च सार्तः संस्कार-विशेषः । स्पृतिषु सर्वत्र तद्विधानोपलव्धेः । यत्रैतदुदाहृतं भवति "वसन्ते ब्राह्मणमुपनयीत, ग्रीष्मे राजन्यं, शरदि वैश्यम्" (आप० धर्म सू० १।१।१९) इति । न च यत्कर्माधिकारसम्पादकः संस्कारः सार्तस्तत् कर्म न सार्तमिति कथि बद् घटते । तसात् सार्त सन्ध्याकर्म न श्रौतमिति । नैतद् वक्तव्यम् । दत्तोत्तरत्वात् । दत्तं ष्यस्योत्तरं पुरस्ताद्-यस्य स्मृतौ विधानं विद्यते श्रुतौ तद्विधानमर्थादापद्यत इति । तदिह न विसार्तव्यम् । उपनयनं च श्रुतिसिद्धः संस्कारविशेषः श्रुतिदर्शनेन निःसंशयं प्रतिपद्यते, नास्ति तत्र मात्रयाऽपि सार्तप्रतिपत्तिगन्धा-वकाशः। दृश्यते च तस्रतिपादिका मान्त्रवर्णिकी श्रुतिः "अभि द्वि-जन्मा त्री रोचनानि विश्वा रजांसि शुशुचानो अस्थात्। होता यजिष्ठो अपां सधस्ये" (ऋ० १।१४९।४) इति । द्वि-जन्मा=जातोपनयनसंस्कारो माणवकः, प्रथमं मातापितृभ्यां, द्वितीयमा-चार्यादिति द्वे जन्मनी यस्य स तथेति तद्युत्पत्तेः । शरीरेण माणवकं मातापितरौ जनयतः, तमेवोपनयनसंस्कारेण चाचार्यः । यत्रैतच्छूतं भ-वित "आचार्य उपनयमानो ब्रह्मचारिणम्" (अथर्व० ११। ७।३) इति। समृतं च "स हि विद्यातस्तं जनयति १५ तच्छ्रेष्टं

जन्म १६ शरीरमेव मातापितरौ जनयतः" १७ (आपस्त व धर्मस्० १।२।१५-१६-१७) इति । त्री-त्रीणि, मातृकुलं पितृकु-लमाचार्यकुलमित्येतानि त्रीणि कुलानि रोचनानि=विद्यया श्रिया यशसा दीप्तिमन्ति, व्यावहारिकं पारमार्थिकं च ज्ञानं विद्या, धनधान्य-सम्पत्तिः श्रीः, नीरकर्मजन्या कीतियदाः, प्रसिद्धिदीिसः, विश्वा= विश्वानि रजांसि=लोको रजः, सर्वाँ होकान् जानपदाँश्च मनुष्यान् अभिद्युद्युचान:=अभितः सर्वतस्तपसा विद्यया च दीपयमानो होता= जगद्भरोरीश्वरस्य गुरुमन्त्रेण गायन्या प्रत्यहं सायंप्रातह्वीता यजिष्ठः= अतिशयेन तदेकचित्तेन तत्रात्मसाङ्गत्यमात्माविभागं विदधानः सम्पादय-मानोऽपां=स्रवन्तीनां पावनीनामपां सधस्थे=समीपे ग्रुचौ प्रदेशेऽ-स्यात्="छन्दिस छुङ्रुङ्हिलेटः" (अष्टाध्या० २।४।६) इति विधौ छुङ्, तिष्ठेदिलर्थः। "ब्रह्मचर्यमगामित्याह । ब्रह्मण एवैतदा-त्मानं निवेदयति । ब्रह्मचार्य्यसानीत्याह । ब्रह्मण एवैत-दात्मानं परिददाति । अथैनमाह को नामासीति । प्रजा-पतिचैं कः। प्राजापत्यमेवैनं तत्कृत्वोपनयते" (शत० ११।५। ४।२) इति च ब्राह्मणश्रुतिः । न चैवमुपनयनस्य श्रुतिसिद्धत्वे सन्ध्या-कर्माश्रौतं साधियतुं शक्यते । तस्माच्छ्रौतं सन्ध्याकर्मे न स्मार्तमिति सुदृढं मनसि कर्तव्यो वैदिकः सिद्धान्तः।

अथेदं सन्ध्याकर्म नित्यं स्यादाहोसिदनित्यमित्यपरो विचारः । यद् यथाकालमवश्यकर्तव्यं तिन्त्यम्, यद् यथारुचि कर्तव्यं तदनित्यम् । तत्रानित्यमिति पूर्वः पक्षः, नित्यमिति सिद्धान्तः । किन्तावत् प्राप्तम् १ अनित्यमिति वच्मः । निष्फलत्वात् । यस्य खल्ल कर्मणो विधिप्रदेशे किञ्चित् फलं न पट्यते तिन्नष्फलम् । न च यन्निष्फलं तदवश्यकर्तव्यं मन्दोऽपि कश्चिदनुमन्यते, प्रेक्षावानिति तु किम्र वक्तव्यम् । सन्ध्याकर्म च निष्फलं सुव्यक्तम् । निह तिद्विधिप्रदेशे फलं किञ्चिदाम्नायते । अत-एव च "फल्सम्बन्धश्चरून्यतया नियत्निमित्तेन विहितं कर्म नित्यम्" इति नित्यस्य कर्मणो लक्षणं प्रववृतेऽध्वरमीमांसकानाम् । न च यथारुचिकर्तव्यत्वे सन्ध्याकर्म नित्यं भवितुमर्हति । तसादनित्यं सन्ध्याकर्मेति युक्तम् । नैतद्वक्तव्यम् । निष्फरुत्वाभावात् । सत्यं वि-धिप्रदेशे सन्ध्याकर्मणो न किञ्चित्फलं पट्यते, तथापि नैतावता सन्ध्याकर्म निष्फलमिति वक्तुमीश्यते । किं कारणम् १ यत्कारणं जगद्गुरुरीश्वरखा-वदाज्ञापयति सन्ध्याकर्म । न च स पुत्रवदिमाः सर्वाः प्रजाः पालयन् निष्फलं कर्म किञ्चित् किहिचिदाज्ञापियतुमहिति। किं न पश्यित भवान् यदा लैकिकेश्वरा अपि स्त्रीयाः प्रजाः पालयन्तो न निप्फलं कर्म किश्चिदाज्ञा-पयन्ति तदा करुणावरुणालयो जगद्गुरुरीश्वरः कथमाज्ञापयिप्यति । कुत-स्तर्हि सन्ध्याफर्मणो विधिप्रदेशे किञ्चित् फलं न पट्यते?। लौकिक-त्वाभावात्। एपा हि विधिपदेशे सर्वत्र फलाञ्चानपद्धति:-यस्य खलु कर्मणः स्त्रीपुत्रधनधान्यपशुभृत्यभूपभृतिस्तर्गान्तं लौकिकं किञ्चित् फलं विद्यते, तत् तस्य विधिप्रदेशे पठ्यते, यस्य पुनरन्तःकरणशुद्धा ज्ञान-पाप्ती मोक्षो नामालैकिकं फलं, तद्यतिरिक्तं लौकिकं चानुपङ्गिकं छाया-गन्धवदाम्रस्य, तन्न तत्राम्नायते । सन्ध्याकर्मणश्च फलमलैकिकं, लैकिकं तु छायागन्धवदाष्रस्यानुषङ्गिकमिति सनातनो राद्धान्तः । यत्रैतदान्नातं भवति "अयं स होता यो द्विजन्मा विश्वा द्धे वार्य्याणि अवस्या। भर्तो यो असौ सुतुको ददाश" (ऋ॰ १।१४९। ५) इति । यः=यो माणवको द्विजनमा=जातोपनयनसंस्कारः सोऽ-यं=स एष होता=प्रतिदिनं सायंप्रातः शास्त्रविधिना गुरुमन्त्रेण गायज्या जगद्धरोरीश्वरस्थानन्यचेतसा ह्वाताऽभिध्याता विश्वा=विश्वानि श्रवस्या= श्रवस्थानि यशस्थानि **चाय्याणि**=वरणीयानि लैकिकानि फलानि द्घे= धारयते लमतेऽश्रुते । यः=योऽयं सुतुकः=यथाशास्त्रं विधिपरिपालनाद् जगत्पितुरीश्वस्य सुपुत्रो भतः=भतेच्यो माणवकोऽसी=तसै द्दारा= ददाति नूनमभिध्यानावर्जितः स भगवान् मोक्षमित्यर्थः । "उद्यन्तसस्तं यन्तमादित्यमभिध्यायन् कुवन् ब्राह्मणो विद्वान् सकलं भद्रमश्रुते" (तै० आ० २।२।२) इति च। उद्यन्तम्=उद्यं प्राप्नु-वन्तमस्तंयन्तम्=अस्तमयं गच्छन्तमादित्यं=''कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगें''

(अष्टा॰ २।२।५ ।) इति द्वितीया, सूर्य्यस्योदयनेलायामस्तमयवेलायां च कुर्वन्=सानाचमनादिकं विद्धद् अभिध्यायन्=गुरुमन्त्रेण गायज्या त्यीन्तरात्मानं जगद्रुहगीश्वरगभितश्चिन्तयन् सकलं=सर्वोङ्गपूर्णे भद्रं= कस्याणं मोक्षमश्चते=भुक्ते प्राप्नोतीत्यर्थः । न चैप श्रुतिसिद्धः सनातनो राटान्तः शक्यः केनचिदपहोतुम् । तसात् सन्ध्याकर्म निष्फलमिति रिक्तं यचः । अथोच्येत-फलवत् सन्ध्याकर्भेति नायं सदातनो राद्धान्तः, अध्वरमीमांसकरनभ्युपगमादिति । नैतद्वक्तव्यम् । तदनभ्युपगमस्य लैंकिकफलाभिभायकत्वात् । यथा खलु काम्यानां नैमित्तिकानां च क-र्मणां लेकिकं तत्तरफलं किञ्चिद् वेविद्यते तथा नास्ति सन्ध्याकर्मणो नित्य-त्यंकान्तेन होकिकं किञ्चित् फलमित्येप हि तदनभ्युपगमाभिप्रायो न पु-नलस्य किमपि फलं न विद्यत इति । सोऽयमायुप्मता नाववुद्ध इत्यस्थाने नुनं तावकं प्रसुरथानम् । ननुच फलवचेत् सन्ध्याकर्म विधेतं, तदा कान्यकर्मतो न विशिप्येत । फलवत्त्वाविशेपात् । न । विधिप्रदेशे फलान्नानाम्नानाभ्यां विद्येषस्य प्रत्यक्तत्वात् । काम्यानां कर्मणां हि वि-षिप्रदेशे सांसारिकं तत्तरफलं किञ्चिदाचायते, सन्ध्याकर्मणो विधिप्रदेशे च न किमि फलमाज्ञायते । सोऽयमुभयोः प्रव्यक्तो विशेषः । कृपणाः खलु कामिनखत्तत्सांसारिकार्थकामनोपहतविवेकचक्षुपो विधिप्रदेशेषु स-र्वत्राझातं फलमेवेकं पश्यन्तो यथाकथश्चिद् हतोत्साहाः भवर्तन्ते । न हि तेपामस्ति स्वभेऽपि विधिपरिपालनमुदेशः । त्राह्मणाः पुनर्त्रहोप्सवः संसारि-कार्थकामनाविरहात् सततमुन्मीलितविवेकचक्षुपो विधिपदेरोपु सर्वत्र विधिमेवंकमवलोकयन्तो यथासमयं परमोत्साहेन वर्त्तनते । सुद्दढो हि तेपामेप विश्वासः-प्रसन्ने जगद्गुरौ भगवति परव्रक्षणि परमेश्वरे नास्ति नृणां भुवि नाम किञ्चिदरुभ्यम् । तस्रसादोपायश्च केवरुं होकिकेश्वरा-णामिव शास्त्रविधिपरिपालनमिति तदेव तेपां नित्यमुद्देशः । सोऽयमु-भयोः प्रवृत्तो विशेषः । न चैवंविधे विशेषे विद्यमाने काम्यकर्मणः स-काशान्तित्यस्य सन्ध्याकर्मणोऽविशेषः शक्कितुं शक्यते । अथोच्येत-मा नाम भूत् काम्येन कर्मणा सन्ध्याकर्मणोऽविशेषः, नैमित्तिकेन कर्मणा

स्यात् । करणे निमित्तस्याकरणे च प्रत्यवायस्याविशेषात् । नैमित्तिकस्य कर्मणः करणे हि निमित्तं पुत्रजन्मगृहप्रवेशादिकं, सन्ध्याकर्मणः करणे च प्रत्यहं सायंपातः । नैमित्तिकं कर्माकुर्वाणः प्रत्यवायी भवन् लोके गहीं प्रामोति, सन्ध्याकमीकुर्वाणश्च लोके परलोके चोम-यत्र । यत्रैतत्तमृतं भवति "न तिष्ठति तु यः पूर्वां नोपास्ते यश्च पश्चिमाम् । स ग्रुह्रवद् वहिष्कार्यः सर्वस्माद् द्विज्क-भेणः" (मनु॰ २।१०३) द्याद्रः=अनुपनीतः। "सन्ध्याहीनोऽ-द्युचिर्नित्यमन्हः सर्वकमसु । यदन्यत् कुरुते कर्म न तस्य फलभाग भवेत्" (दक्ष स्मृ॰ २।२०) "डपतिष्टन्नि वै सन्ध्यां ये न पूर्वा न पश्चिमाम् । व्रजन्ति ते दुरात्मानस्तामिस्रं नर्कं रूप !" (विष्णुपु० ३।११।१००) "योऽन्यत्र कुरुते यतं धर्मकार्ये द्विजोत्तमः। विहाय सन्ध्याप्रणतिं स याति नर-कायुतम्" (कूर्मपु० १।२।१८।३१) इति । प्रत्यवायः=पा-पम् । स चेश्वराज्ञाभङ्गलक्षणापराधजन्य इति वैदिकाः । विहितकर्मानु-ष्ठानवेलायामनुष्ठानमकृत्वा यदन्यत् कायिकं वाचिकं मानसिकं वा कर्म किञ्चित् कियते तज्जन्यः, अनुष्ठानामावस्थाभावत्वेन कारणत्वानभ्युपगमा-दिल्प्यरमीमांसकाः। यत्रेदमाहुः कुमारिलभट्टपादाः "स्वकास्त्रे यद-कुर्वस्तु करोत्यन्यद्चेतनः। प्रत्यवायोऽस्य तेनैव नाभावेन स जन्यते" इति । स्वकाले=विहितकमीनुष्ठानकाले । अन्यत्= कायिकादिकं कर्म । अचेतनः=विवेकशूत्यो मनुष्यः । स=प्रत्यवायः । अभावेन=विहितकर्मकरणाभावेन । करणमनुष्ठानम् । अभावकारणवा-दिनां च विहितकर्माकरणजन्यः स प्रत्यवाय इत्यन्यत्र विस्तरः । नैमित्तिकं कादाचित्कं, सन्ध्याकर्म च सावेदिकमित्यपरो विशेषः। न चैवं निमित्त-प्रत्यवायादिभिर्विशेषे नैमित्तिकेन कर्मणा सन्ध्याकर्मणोऽविशेषः कथि चट युज्यते । विशेषे च नित्यं सन्ध्याकर्मेति निश्चितं मतम् ।

स्यादेतत् नित्यं चेत् सन्ध्याकर्मास्थीयेत, तदा सूतकादाविष यथापूर्वे क्रियेत । यत्कर्म यथावेलमवश्यकर्तव्यं तिन्नत्यमित्युक्तत्वात् । न च स्त्कादा मन्त्राणामुचारणिमप्यते । अशुचित्वादिति । अत्र द्रमहे— स्तकादावि कियेत यथापृर्व सन्ध्याकर्म, नास्ति किञ्चिद्वद्यम् । यत्का-रणं मन्त्राणामुचारणे तात्कालिकी शुद्धिवेदिकरास्थीयते । विशेषस्तत्रेया-नेव-स्तके मृतके भये विशेषे च मन्त्राः सर्वे मनसोचारियतव्याः, ज्वरादी च वन्तपरिवर्तनपृर्वकं तप्ताभिरद्धित्रिराचम्य यथाकामम् । आवश्यकः सन्ध्याकर्मणि मुन्यतः काञ इति सनातनः पन्थाः।

अथ कोऽसं। सन्ध्याकालः ?। ननु विधिश्रुतावेवोक्तः सायंप्रातरिति। न । व्यापकशब्दान् । व्यापकशब्दै। एउ सायंप्रातरित्येती, न ताभ्यां सन्य्याक्रमें।पयुक्तः कथन निर्धारितः कालोऽभिधातुं शक्यते । नहि सायगित्युक्ते यथा तृर्याम्तगयादृष्त्रः कालोऽधिगम्यते तथा पूर्वः कालो नावगम्यते, प्रातरित्युक्ते च यथा सूर्योदयादूर्ध्वः कालः प्रतिपद्यते तथा पृर्वः कालो नावबुध्यते । तसात् सन्ध्याकर्मोपयोगी कश्चित्रिधीरेतः कालो वक्तव्यो, येन मुखेन तत् कर्म यथाकालमनुष्ठीयेतेति । तदिदमु-त्तरयितव्यम् । युक्ततरत्वात् । अत्राहुस्तावत् पिङ्वश्रवाद्यणकाराः "तस्माद् ब्राह्मणोऽहोरात्रस्य संयोगे सन्ध्यामुपास्ते, स ज्योतिष्या-ज्योतिषो दर्शनात् सोऽस्याः कालः" (पड्डिंश० ४।५) इति । सुर्ग्यञ्चोतिरारभ्य तारकाञ्चोतिरन्तः सायंसन्ध्याकालः, तारकाञ्चोतिरा-रभ्य सूर्यज्योतिरन्तः प्रातःसन्ध्याकाल इति तद्भिप्रायः । तमिमं चो-भयसम्ध्याकालं भगवान् मनुरप्यनुमन्यते "पूर्वा सम्ध्यां जपँ-स्तिष्ठेत् सावित्रीमाऽर्कदर्शनात्। पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृक्षविभावनात्" (मनु० २।१०१) इति । आ अर्क-द्रज्ञानात्=अर्धाः तमिततारकाज्योतिरारम्य स्योदयपर्य्यन्तम् । सम्य-गृक्षविभावनात्=अर्थास्तमितसूर्य्यज्योतिरारभ्य स्फुटतारकोदयपर्य-न्तम् । केचिन्तु संकलसूर्ययिम्बास्तमयादूर्ध्वं तारकोदयात् पूर्वं सायं-सन्ध्याकालः, कृत्स्रतारकारतंगमनादृध्वे स्र्यिविम्बोदयात् प्राक् प्रातः--सन्ध्याकाल इति सङ्गिरन्ते । वस्तुतस्तु यावान् ज्योतिर्द्वयान्तरालकालः

सः सर्वः सन्ध्याकालः । तत्रार्धास्तमिते स्ट्यें सायंसन्ध्या समारव्यव्या, तारकासु चार्धास्तमितासु प्रातःसन्ध्येति निर्धारितो वेदमार्गः ।

अथैपोऽन्यो विचारः किमुपस्थितेऽसिन् निर्धारिते काले सन्ध्याक-र्मणि वर्तमानेनार्थज्ञानपूर्वकमुचार्यितव्याः सर्वे मन्त्राः, किमुतातत्पूर्व-कमिति । तत्रातःपूर्वकमिति पूर्वः पक्षः, तःपूर्वकमिति राद्धान्तः । किन्ता-वत् प्राप्तम् ? अतत्पूर्वकिमिति निगदामः । अनेपेक्षणात् । वाजसनेयिनां ब्राह्मणे तावद् वेदाध्ययनविधिः श्रूयते "स्वाध्यायोऽध्येतन्यः" ( ज्ञत० ११।५।६।३ ) इति । वैदिकेः प्रत्यहं नियमेन यथावकाशं सोप-निषत्कस्य वेदस्य मन्त्रमयस्याध्ययनं कर्तव्यमित्यर्थः । पटनमध्ययनम् । तच गुरुमुखोचारणसदृशोचारणम् । न च तत्रार्थज्ञानमपेक्ष्यते । विनाऽ-प्यर्थज्ञानं सुखेन सम्भवात् । नहि यस्य पुरुपस्यार्थज्ञानं न विद्यते म-न्त्रास्तेनोचारियतुं न शक्यन्ते । दाक्षिणात्याः किलोदाहरणमिह युक्ततरं पश्यामः। ते हि सर्वथा मन्त्रार्थानभिज्ञाः सन्तोऽपि केचन मन्त्रोचारणे भृरि-दक्षा अवलोक्यन्ते । विधिशेषे च विहितमिदमध्ययनमभिव्याहरणशब्दे-नानूबमानं दृश्यते "तस्माद्ण्यृचं वा यजुर्वा साम, वा गाथां वा कुम्न्यां वाऽभिन्याहरेद् व्रतस्यान्यवच्छेदाय" ( शत० ११। ५।७।१०) इति । गाथा=मनुष्याणां राजामात्यादीनां वृत्तस्याख्यापकं भा-षात्मकं पद्यम्। कुम्व्या=आचारशिक्षापरं वाक्यम्। अभिव्याहरणम्= उचारणम् । तत्र च नास्त्यर्थज्ञानापेक्षेति सर्वजनीनम् । मन्त्राः किल सरूपेणैव पुण्यमूर्त्तयो विद्यन्ते । भगवद्वचनत्वात् । ते यथा श्रवणमात्रेण श्रद्धाधनान् वैदिकार्भकान् पोप्यन्ते, तथोच्चारणमात्रेणापि पवित्रीकर्तुं चह्नम्यन्ते, नास्ति संशयलवावकाशः । येषां मन्त्राणामेतादृशः खरूपमात्रे, सामर्थ्यातिशयो वरीवृत्यते किं तदुचारणे स्यादायासमात्रकारिणाऽर्थज्ञा-नेन । तसादुपस्थिते सन्ध्याकाले सन्ध्याकर्मणि वर्त्तमानेनाधिकारिजनेन विनैवार्थज्ञानमुचारयितव्या मन्त्रा इति युक्तं निगचते । तदेतत् परिहर्त-व्यम्। अत्राभिद्ध्महे-अभीष्टासिद्धेरर्थज्ञानमावश्यकम्। मन्त्राः किल मनुष्याणामभीष्टसिन्द्रौ सर्गारम्भे जित्ररे। न च ते तावदभीष्टं किञ्चित् साध-

थितुं क्षमन्ते यावदर्थतो न ज्ञायन्ते । न च मनुष्याणामस्ति तदुचारणमा-त्रमभीष्टम्, येनार्थज्ञानाभावेऽपि दाक्षिणात्यानामिव कीराणां तित्सिद्धिरनु-मन्येत । पवित्रीकरणं च मन्त्राणामौत्पत्तिको धर्मी नार्थज्ञानप्रयोज्य इति तत्रार्धज्ञानापेक्षाभावेऽप्यभीष्टसिद्धाः तदपेक्षाऽवस्यं वेविद्यते । मनुष्याः खलु मन्नाणामर्थे ज्ञात्वा तदनुकुछं रात्रिन्दिवा परिस्पन्दनते, परिस्पन्दमाना-श्रेश्वरानुम्रहेणारु।िककं वा रुंकिकं वा तत्तदभीष्टं नूनमुपसम्पद्यन्ते, तदिदं साम्प्रदायिकानां त्राह्मणानां विज्ञानम् । न च वाजसनेयिनां त्राह्मणे शृयमाणो विधिरेतदुल्द्वग तदुचारणमात्रं विधातुं पारयति । गुरुमुखो-चारणसदृशोचारणमात्रं च नाध्ययनं, किन्तिह ? अर्थज्ञानपृर्वकं गुरुमुखो-चारणसहशोचारणम् । विधिशेषे प्रयुक्तोऽभिव्याहारशब्दोऽप्यत्रैव पर्य्यवस्यति नोचारणमात्रे कीरोपमे । यस्कारणं निन्यते स सर्वत्र यः प्रत्यहं वेदम-न्त्रानध्येति तदर्थं च न जानाति, प्रशस्यते च स सर्वत्र योऽध्येति च जानाति च "स्थाणुरयं भारहारः किलाभृद्धीत्य वेदं न विजानाति योऽर्थम् । योऽर्थज्ञं इत् सकलं भद्रमश्रुते नाक-मेति ज्ञानविधृतपाप्मा" (नि०१।१८) इति। "यद्धीतमविज्ञातं निगदेनैय शब्यते। अनम्राविय शुप्केधो न तज्ज्वलति कहिंचित्" (नि॰ १।१८) इति च। न च निन्दितस्याचरणं प्रश-स्तस्य चानाचरणं युक्तम् । पातित्यप्रसङ्गात् । अतः सन्ध्याकर्मणि वर्तमानै-ं र्वेदिकधारियेर्नियमतोऽर्थज्ञानपूर्वकमुचारियतच्याः सर्वे मन्नाः, श्रद्धया गुरू-पदिष्टमार्गेण चानुष्ठातव्यं यथाकालमेतत् सन्ध्याकर्म, स्यादनेनेदं भगवद-्रं नुग्रहसम्पादनेन निश्चितमपवर्गप्रदं तूर्णम् **"यदेव विद्यया करोति** ं अद्योपनिपदा तदेव वीर्य्यवत्तरं भवति" (छां० १।३।१०) ः इति श्रुतेः । विद्यया=मन्त्रार्थज्ञानेन, श्राद्धया=परयाऽऽस्तिक्यवुद्धा, र उपनिपदा=गुरूपदिष्टमार्गेण, वीर्यवत्तारं=फलपदाने वलवत्तरं निष्प-· त्यूहं त्वरितफलदमिति श्रुतिपदार्थः ।

अध केयं सन्ध्या यत्र यथाकालं वर्तमानेनाधिकारिजनेनार्थज्ञानपूर्व-कमुचारियतच्याः सर्वे मन्ना इति निर्देधीयते श्रात्र न्नमहे—

#### अहोरात्रस्य या सन्धी ब्रह्मोपासननामिका। प्रवर्तते क्रिया नित्यं सा सन्ध्या मुनिभापिना ॥११॥

रात्रेदिवसस्य च सन्धो या त्रक्षोपासननाझी किया यथायान्तं गायत्रीमन्त्रमुखेन वैदिकानां सततं प्रवर्तते, सा यथासम्प्रदायं वेदार्थमननकर्तृभिमृतिभिः सन्ध्येति नाम्ना परिभाप्यते । "सन्ध्यायन्ति सन्ध्यायते वा त्रह्म यस्यां सा सन्ध्या" इति कालंपरत्वस्युत्पत्तो च सन्ध्याशब्देन तत्कालिका त्रक्षोपासनिकया लक्ष्यते, यथा "वसन्तादिभ्यपृक्तः" (अष्टा० ४।२।६३ ) इत्यत्र वसन्तराद्देन वसन्तकालिका वेदाध्ययनिकया, सहचारात् "वसन्तसहचरितमध्ययनं वसन्तः"
इति भाष्योक्तः । अन्यथा विध्यनुपपत्तेः । एतेन "सन्धानुपास्यं व्रह्म सन्ध्या" इति व्युत्पादनमि व्याख्यातं वेदितव्यम् । अन्यथा
कालवदत्रापि विधानानुपपत्तेः । यथा खलु सन्ध्यापदस्य कालपरत्वे सन्ध्याविधिनीपपद्यते तथा त्रक्षपरत्वेऽपि नोपपद्यते । सिद्धस्य विधानुमशक्यत्वात् । किया हि विधीयते न सिद्धं वस्तु । कालत्रक्षणी च सिद्धे वस्तुनी । तसादुक्तव्युत्पत्तिलभ्या त्रक्षोपासनिक्रयैव सन्ध्येति सर्वाक्षसन्दरम् ।

तिददं सन्ध्याकर्म सायंप्रातराचमनादारभ्यते, नमस्कारे च परिसमा-प्यते । सायंकर्मणि स्नानस्य विकल्पः, प्रातःकर्मणि च नियमोऽन्यत्र जव-रादिभ्यः । तत्रोपस्थितेऽनुष्ठानकालेऽपां सित्तधो शुचिप्रदेशे गत्वा प्रयतोऽ-मिषिक्तोऽनिभिषक्तो वा प्रक्षालितपाणिपादः सोत्तरीयो वद्धकच्छो वद्ध-शिखो यज्ञोपवीती कुशासने कम्बलासने भूमावेव वा समतलायां पद्मास-नेन सिद्धासनेन वा यथाभ्यासमुदद्धुखः प्राद्धुखो वा यथास्थानं सम-कायशिरोत्रीवो दृढमासीनो विस्मृतलोकाखिलव्यवहारो ब्रह्मैकमानसः पूर्व तावदन्तरतः पूर्वाभाचमनमन्त्रमुचार्य्य ब्रह्मतीर्थेन त्रिराचामेत् । अथा-चमनमन्त्रः—

{अम्बरीषस्य राज्ञः पुत्रः तिन्धुद्वीप ऋषिः, आपोदेवता, गायत्री छन्दः}

#### "ओं इां नो देवीरभिष्टय आपो भवन्तु पीतये। इांयोरभिस्रवन्तु नः"॥१॥

(羽০ १০।९।৪)

ओम्=हे जगद्रक्षक जगद्वरो परमात्मन् वृद्ध! आपः=इमा आपो
नः=असाकं पीतये=पानाय-आचमनाय भवन्तु=प्रार्थनायां लोट्,
भवेयुः, अभिष्टये=पीताः सत्योऽभीष्टाय व्रह्मप्राप्तये भवन्तु=पूर्ववलोट्, प्रभवेयुः, एवमप्रेऽपि । शम्=तल्राप्तिप्रतिवन्धकवाद्याभ्यतरिनिख्लान्तरायनिचारणेन युख्मच्यो भवन्तु=सन्तु, तिव्ववारणसामर्ध्यद्योत्नाय हेतुगर्भविद्योपणम् देवीः=यसादेताः देव्यो दिव्यशक्तिमत्यः । न केवलमधुनाऽऽचमनवेलायामेव, अपि तु सर्वदा नः=असाकं
शांयोः=चतुर्थ्यंथं पष्ठी विभक्तिः, ऐहिकामुष्मिकयुखाय, तल्राप्तिमतिवन्धकवाद्याभ्यन्तरिनिख्लान्तरायनिवारणाय चाभिस्त्रवन्तु=साम्मुख्ये
प्रवहन्त्वत्यर्थः।

लेंकिकं स्याद्वेदिकं वा, यद् यत् कर्मारभ्यते, तत्सर्वे साद्वुणाय निय-मेनोमित्येतदुचार्य सत्ततमारव्धव्यं वैदिकानामिति स्थितिः। यत्रैतत् स्पृतं भवित "तस्मादोमित्युदाहृत्य यज्ञदानतपः क्रियाः। प्रव-तन्ते विधानोक्ताः सत्ततं व्रह्मवादिनाम्" (गी० १०।२४) इति । वैदिकं च सन्ध्याकर्माचमनादारभ्यते । तत्राचमने किल विनि-युक्तः "दान्नो देवीः" इति मन्त्रः। अतः स ओमा सार्धमुचारयितव्यः। अन्यथा वेगुण्यापतेः। ओमोचार्य्यमाणश्चोमर्थमुपादायेव स्वीयमर्थमिन-धत्ते न तं परित्यज्य कर्हिचित्। यत्कारणं तदानीमां तदक्रतां भजते न स्वातन्त्रम्। अर्थप्रथक्त्वं च स्वतन्नस्य सतो युज्यते नाक्तभावं भजमानस्य। मन्त्रे चाक्तभावं भजमानमप्यों मुर्द्धस्थानं लभते, शरीरस्थानं च मन्त्रः। यत्कारणं भवित तद्व्रह्मणो मुर्ज्यं नामधेयम्। यत्रैतत्तस्यतं भविति "ओमिति नामनिर्देशो व्रह्मणः" (सर्वानु० ४) इति। "तस्य वाचकः प्रणवः" (योग० १।२७) इति च। वाचकः=नाम।

प्रणवः=ओम् । ब्रह्मणश्च भवति मूर्द्धस्थानं सुप्रसिद्धं न विवरणं किञ्चिद-पेक्षते । नामिनो मूर्द्धस्थानत्वे च नाम्नो मूर्द्धस्थानं सर्वथा युक्तम् । मन्त्रस्यापो देवता। "आपो हि, त्रिशिरास्त्वाष्ट्रः सिन्धुद्वीपो वाऽऽम्ब-रीषः, आपो, गायत्री" इति सर्वानुक्रमणीवचनात् । आपश्चोमर्थस्य भगवतो ब्रह्मणः सर्वथा वशे वर्तन्ते । यत्रैतदाम्नातं भवति "इन्द्रो अस्मां अरदद् वज्रवाहुरपाहन् वृत्रं परिधिं नदीनाम् । देवोऽनयत् सविता सुपाणिस्तस्य वयं प्रसवे याम उवीः" (ऋ० ३।३३। ६ ) इति । "एतस्य वा अक्षरस्य प्रज्ञासने गार्गि ! प्राच्योऽ-न्या नद्यः स्यन्दन्ते श्वेतेभ्यः पर्वतेभ्यः प्रतीच्योऽन्याः" ( वृ० ३।८।९ ) इति च । वशवर्त्तिनीनां तासामिष्टप्राप्तयेऽनिष्टपरिहराय चानुकूल्यं निर्विशङ्कं ब्रह्मतन्त्रमिति जगतः पितृचरणं ब्रह्मोमा सन्बोध्येष्ट-प्राप्तयेऽनिष्टपरिहाराय च तदानुकूत्यप्रार्थनं सङ्गच्छतेतराम्। मन्त्रदेवतात्वात् त्रार्थनीयाः सत्योऽप्यापश्चेतनाविरहान्मा नाम कदाचित् प्रार्थनां श्रौपुः, शृण्वन्त्योऽपि वा मा नाम कदाचिदानुकूल्यं भाक्षुरिति वा तदन्तर्यामि-ब्रह्मपार्थनम् । अन्तर्यम्यानां तासामानुकूल्यं च निश्चितमिति नेदं किञ्चि-द्युक्तमाचरितं भवति । ब्रह्मणोऽन्तर्यामित्वं चापां वृहदारण्यके साक्षादा-न्नायते, "योऽप्सु तिष्ठन्नद्योऽन्तरो यमापो न विदुर्यस्यापः श्वारीरं, योऽपोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यसृतः" ( वृ० २।७।४ ) इति । ब्रह्मचोमा सम्बोध्यमानं पितेव पुत्राणां तूर्णमा-कर्णयति पार्थनाहवमित्यसंशयम् । यत्रैतदान्नातं भवति "न घा वसु-र्नियमते दानं वाजस्य गोमतः। यत् सीमुपश्रवद् गिरः" (ऋ० ६।४५।२३) इति । न तदा वासयितो सर्वेषामिन्द्रो नियच्छति परिच्छिनति दानं गोमतो वाजस्यानस्य, यदैवोपशृणोति हवान् पुत्राणा-मिति तदर्थः। "उतो घा ते पुरुष्या इदासन् येषां पूर्वेषाम-शुणोऋषीणाम् । अधाऽहं त्वा मघवन्! जोहवीमि त्वं न इन्द्रासि प्रमतिः पितेव" (ऋ० ७।२९।४) इति च । तेऽपि च नूनं मनुष्या एवासन् , येषां पूर्वेषामृषीणां हवमशृणोः, अद्याहं त्वां जोहवीमि, हे इन्द्र! त्वमसाकं पितेव प्रमितिरसि कथं न शृंणोषि नी-हवमित्यर्थः ।

ता एता आपः प्रकृतिस्थाः फेनबुद्धदिवरहिताः संहताङ्गुलिना दक्षिः णहत्तेन ब्रह्मतीर्थे निधाय मन्त्रमुचार्य त्रिराचमितव्याः । तदाचमनादन्त-रतः पूर्तिरुपजायते । यत्रैतच्छुतं भवति "तद् यद्प उपस्प्रज्ञाति तेन पूतिरन्तरतः, पवित्रं वा आपः" (शत० १।१।१।१) इति। उपस्पर्शः=आचमनम् । पवित्रता=पृतिः । आपः खळु मन्नेणाचम्य-माना यथाप्रकृति सत्त्वमभिवर्धयन्ति, रजस्तमसी चाभिभवन्ति । तद-भिभवादुपास्यब्रह्मप्राप्तौ व्याधिस्त्यानप्रभृतयो बाह्याभ्यन्तरनिखिलान्तरायास्त-दानीमुपरमन्ते, सत्त्वगुणाभिवर्द्धनेन च शमदमादयः साधनविशेषा अभि-निप्पचन्ते । वाह्याभ्यन्तरनिखिलान्तरायनिवृत्तिः साधनविशेषाभिनिष्प-त्तिश्चात्र तात्कालिकी पूतिरन्तरतः, तत्सम्पत्तौ च ध्रुवा ब्रह्मप्राप्तिः, आपश्च सम्प्रति सुखमय्यस्तत्सम्पादनात् । अत एवोच्यते "अभिष्टये भवन्तु, दां भवन्तु" इति । ब्रह्मप्राप्तिपतिबन्धकाः सर्वे बाह्याभ्यन्तरान्तरायाश्च योगदर्शने प्रतिपाद्यन्ते "व्याधिस्त्यानसंदायप्रमादालस्याविरति-भ्रान्तिद्दीनालन्धभूमिकत्वानवस्थितत्वानि चित्तविक्षेपा-स्तेऽन्तरायाः" (यो० १।३०) इति। तेषां निवृत्तौ शमदमादिसाधन-विशेषाभिनिष्पत्तौ चापां सामर्थ्यं देवीरिति विशेषणोपादानेन निश्चा-य्यते । यतस्ता दिव्यशक्तिमत्योऽतो न तासामेतत् किञ्चिद्भारावहमिति तदुपादानाशयः । तादृक्षकार्ध्यकारिणी दिव्या शक्तिश्च प्रवहन्तीनामपामुप-पद्यते न तिष्ठन्तीनामित्यत आह "शंयोरिमस्रवन्तु नः" इति । स्रव-णमिह प्रवहणम् । प्रवहन्त्योऽपि देशान्तरे चेत् प्रवहन्ति किं नस्तेन भवे-दिति मत्वा स्रवतिनांऽभिः सम्प्रयुज्यते । साम्युख्यार्थोऽभिः । यसिन् देशे वयं वसामस्तत्र प्रवहन्त्वित तद्भिप्रायः । येऽमी बाह्याभ्यन्तर्निखि-लान्तरायास्ते विक्षेपकाः प्रत्यक्षाः । सत्सु तेषु क्षणार्द्धमपि चित्तं स्थैयं न . लमते, साधनविशेषानिष्पत्त्या च न ब्रह्मोपासनाई सम्पद्यते । विक्षिप्तस्य तस्य तदसम्पत्तेरौत्सर्गिकत्वात् । विहिते चाचमनेऽन्तरायनिवृत्त्या साधन-

विशेषाभिनिष्पत्त्या च भवति क्षिप्रं तदुपासनार्हम् । तत्त्रं च स्थिरत्वे सित शान्तत्वम् । ततो वयं निःसंशयं प्रतिपद्यामहे नृन्माचमनस्थैतन्मा- हात्म्यम् । तदमावेऽभावात् , तद्भावे च भावात् । यस्य तावदाचमनस्थैता- हक्षं माहात्म्यं तत्सन्ध्योपासनकर्मणि वर्तमानेनाधिकारिजनेनावश्यमादौ विधात्व्यं न अमतोऽपि विसर्तव्यमित्युपदेशः ॥ १ ॥

विहितमान्नमनम् । तेनचोपासनार्हे चित्तं सम्पन्नम् । न च तावन्मात्रं पर्घ्याप्तम् । सत्यपि तस्मिन् निर्वलेन्द्रियाङ्गानामुपासनानीशत्वात् । नह्य-पासनार्हिचताः सन्तोऽपि निर्वलेन्द्रियाङ्गाः कथित्रद्वह्रह्योपासितुमीशते । तेषां तदुपासनाय यथाऽन्तःकरणस्य चित्तस्य शान्त्यादिप्रयोजकं स्थैर्घ्य-मावश्यकं, तथा वाह्येन्द्रियाङ्गानां वलमप्यावश्यकम् । तच्चेन्द्रियस्पर्शा-यत्तम् । इन्द्रियस्पर्शाः-इन्द्रियाङ्गोभयस्पर्शः। प्राधान्येन तथा व्यपदेशः। स चाचमनानन्तरं यथाविधि विधातव्यः । तत्रैप मन्त्रो विनियुज्यते—

"ओं वाक वाक, ओं प्राणः प्राणः, ओं चक्षुश्रक्षः, ओं श्रोत्रं श्रोत्रम्, ओं नाभिः, ओं हृदयम्, ओं कण्ठः, ओं शिरः, ओं बाहुभ्यां यशोवलम्, ओं करतलकर-एष्ठे॥२॥

अोम्=हे जगद्रक्षक जगद्गुरो परमात्मन् व्रह्म! वाक्=आस्ये शिरसि स्थितं वागिन्द्रियं शरदः शतं प्रविवाद्ग, वाक्=वागिन्द्रियसहचरं रसने-न्द्रियं शरदः शतं रसयतु १ ओम्=हे जगद्रक्षक जगद्गुरो परमात्मन् व्रह्म! प्राणः=दक्षिणनासास्थोच्छ्वासः शरदः शतमुच्छ्वसित्त, प्राणः=वामनासास्थानिश्वासः, वामनासास्थोच्छ्वासः । केचित्तु प्राणः प्राणः=वामदक्षिणनासायवर्ती व्राणः शरदः शतं जिव्रत्त, निश्वासोच्छासात्मनः प्राणस्थानिन्द्रियत्वादिति व्याचक्षते २ ओम्=हे जगद्रक्षक जगद्गुरो परमात्मन् व्रह्म! चक्षुः= दक्षिणनेत्रं, चक्षुः=वामनेत्रं शरदः शतं पश्यतु ३ ओम्=हे जगद्रक्षक जगद्गुरो परमात्मन् व्रह्म! आंत्रं=दक्षिणकर्ण, श्रोत्रं=वामकर्ण शरदः शतं श्रणोतु ४ ओम्=हे जगद्रक्षक जगद्गुरो परमात्मन् व्रह्म! नाभिः=

नामिस्रो नाठरोऽनलः शरदः शतं पचतु ५ ओम्=हे नगद्रक्षक जगहुरो परमात्मन् न्नस! हृद्यं=हृत्पद्यं, हृत्पद्मस्यं मनो वा शरदः
शतं परिस्पन्दताम् ६ ओम्=हे नगद्रक्षक नगद्धरो परमात्मन् न्नस!
कण्ठः=ताल्वादिसहितो गलः शरदः शतं भापताम् ७ ओम्=हे नगद्रक्षक नगद्धरो परमात्मन् नस! शिरः=मितिष्कं शरदः शतं सञ्चष्टाम् ८
ओम्=हे नगद्रक्षक नगद्धरो परमात्मन् नस! वाहुभ्यां=प्रथमार्थे
पञ्चमी, दक्षिणवाहुनीमवाहुश्रोभी भुनौ यशोवलं=यशस्करं वीरकर्मसामर्थ्यं शरदः शतं विभृताम् ९ ओम्=हे नगद्रक्षक नगद्धरो परमात्मन्
नम! करतलकरपृष्टे=करो हस्तः, दाने हस्ततलं, प्रतिमहे च हस्तपृष्ठम्,
अथवाऽसिमुष्टो हस्ततलं, परेषां तत्रासिमहारसहने च तन्मुष्टिच्छनं
हस्तपृष्ठं शरदः शतं विधेताम् १० इत्यर्थः।

एप किल यजुर्मन्त्रः पृणी कण्डिका विनियोगभेदाद् दशभिरवान्तर-मन्त्रंविभज्यते, यथा "इपे त्वोर्जे त्वा" (यजु० १।१) इत्यादिका पूर्णा कण्डिका पञ्चभिरवान्तरमञ्जेः । तेषां श्रत्येकस्यावान्तरमञ्जस्य प्रतीन्द्रियं प्रत्यक्षं च विनियोगोऽत्र स्पर्शनकर्मण्यवगन्तव्यः । कार्यभेदज्ञापनाय देवतो-पस्थापनाय च प्रत्येकसिन् तसिन् मूर्धन्यों संसङ्यते । यथा हि पूर्व-सिन्नाचमनमन्त्रे खलु मन्त्रस्थाप्पदेन देवतोपस्थाप्यते तथेह प्रतिमन्नं मूर्घनि संस्रप्टेनोमा देवतोपस्थाप्यते । पूर्वत्रावन्तर्घ्यामि ब्रह्म देवता, अत्र च सर्वत्र सर्वान्तर्य्यामि ब्रह्म, तत्रैवोमः सम्बन्धावगमादिति विशेषः । प्रत्येकं मन्ने तत्तदिन्द्रियाङ्गकर्माभिव्यञ्जकं कियापदं, शरदः शतमिति पदद्वय-ब्रान्तेऽध्याहियते "वाङ् म आसन्, नसोः प्राणः, चक्षुरक्ष्णोः, श्रोत्रं कर्णयोः। अपिलताः केशाः, अशोणा दन्ताः, बहु-विह्वविलम्।१। जर्वीरोजो जङ्घयोजवः, पादयोः प्रतिष्ठा, अरिष्टानि मे अङ्गानि, सर्वात्मा निभृष्टः" (अधर्व०-१९।६०। १।२) "पद्येम दारदः दातं, जीवेम दारदः दातं, ऋणु-याम शारदः शतं, प्रव्रवाम शारदः शतम्, अदीनाः स्याम चारदः चातम्" (यज् ० ३६।२४) इत्यथर्वपरिशिष्टयाजु-

पमन्नसंवादात् । कियापदे च सर्वत्र प्रार्थनायां रुः । प्रथमे मन्ने वाक्पदं शक्तिभेदाभिप्रायेण द्धिः प्रयुज्यते । तत्रैकं शब्दोचारणशक्तिकं वागिन्द्रियं, द्वितीयं च रसग्रहणशक्तिकं रसनेन्द्रियं प्रतिपादयति । बागिन्द्रियस्य शक्तिर्वलं प्रवचनेन, रसनेन्द्रियस्य च रसप्रहणेनाधिगम्यते । प्रवचनं चात्र भगवतो वेदस्य, ग्रहणं च मेध्यस्यायुःसत्ववरारोग्यादि-वर्षकस्य खतो वा परतो वा स्निग्यस्य स्थिरस्य रसस्याभिशेयते, नातो-विपरीतस्थान्यस्य कस्यचिदिति न विसर्तव्यम् । वागिन्द्रियस्य रसने-न्द्रियस च स्थानमासं, तदेव मन्नमुचार्य दक्षिणेन करेण स्प्रष्टव्यम्। विश्वरक्षकं जगद्गुरुं परमात्मानं ब्रह्म प्रणवेन सम्बोध्य स्थानत्पर्शने स्थानिनोऽतीन्द्रियस्य तत्तदिन्द्रियस्य सामध्ये प्रवरीवृध्यते यथा कार्य-विशेषे नियोगवेलायां पिशङ्गवाससाऽऽचार्य्येण प्रणवमुचार्य सेहा-तिशयाद् हस्ताभ्यां पृष्ठतः स्पृष्टस्य त्रतिनोऽन्तरात्मनः सामध्र्यम् । किमिह चित्रमिव छोकसे-चिन्तनपदातिकान्तं हि भगवतो नामधेयस्य, माहात्म्यम् । यत्ते चिरेणापि सम्भावनापथं नावतरति तस्रत्यक्षमिव निभालयते त्वरितमास्तिको जनः । त्वमपि श्रद्धत्त्व सोम्य । यत्कार-णमैहिकामुज्मिकं सर्वे भद्रं श्रद्धामेवाधिवावस्यते । यत्रैतदाञ्चातं भवति "प्रियं श्रद्धे ! ददतः, प्रियं श्रद्धे ! दिदासतः । प्रियं भोजेपु यज्वसिदं म उदितं कृधि" (ऋ० १०।१५१।२) "श्रद्धां देवा यजमाना वायुगोपा उपांसते । श्रद्धां हृद्य्ययाऽऽकृत्या अद्ध्या विन्दते वसु" (ऋ० १०।१५१।४) इति । आस्तिक्य-बुद्धिः श्रद्धा । भगवनाममाहात्म्यं शौनःशेषे सूक्ते प्रव्यक्तम् । "सदा ते नाम खयशो विवक्तिम" (ऋ० ७।२२।५) इत्या-दिमन्नेषु च ततोऽपि स्कुटतरमित्यलमिह वहु विस्तरेण। चलं=शक्तिः साम-र्थ्यम् । तच यावज्जीवं प्रतीन्द्रियं प्रत्यक्षं च जीवनयात्रोद्वहनाय प्राणि-मात्रस्यावस्यकम् । किं पुनः प्राणिसाराणां मनुष्याणां, तत्रापि च भगव-त्पुत्राणामार्थ्याणाम् । नहि येषामिन्द्रियाणि वलं नाधिकुरुते, शरी-राङ्गानि वा वलं नाधिशेते, ते प्राणान् धारयन्तोऽपि जीवनयात्रामुद्वोहं

पारयन्ते । न च प्राणानां धारणमात्रं जीवनयात्रोद्वहनं कदाचिदभि-जाताः पुरुपसिंहा अनुमन्यन्ते । नूनं तद्यथोचितोद्वहनं लोके वलनि-वन्धनमिति सुध्रुवम्। अत एवाम्रायते "वलं धेहि तनूषु नो, वलिम-न्द्रानहुत्सु नः। वलं तोकाय तनयाय जीवसे, त्वं हि वलदा असि" (ऋ० २।५२।१८) इति । शरीररथवहनसाधर्म्योदनड्डा-होऽत्रेन्द्रियाङ्गानि । यद्वलाभावे खलु मनुष्याणां जीवनयात्रोद्वहनेऽपि संशयः, तद्भावे सायंप्रातःसन्ध्याकमीनुष्ठानस्य का न्वाशा । तदिदं वलं मन्नमुचार्य्य दक्षिणेन करेणास्यात्रे शिरसि स्पर्शनाद् वागिन्द्रिये रसः नेन्द्रिये च यथा वरिवद्धि, तथाऽन्यत्राऽपि मन्नोचारणपूर्वकस्पर्शनात् पाप्यातीति निश्चेतव्यम् । स्पर्शनं च प्रतीन्द्रियं प्रत्यङ्गं च सर्वत्र दक्षिणेन करेण पूर्वे दक्षिणं स्पष्टेच्यं तदनु वामम् । वाहुस्पर्शने च दक्षिणेन वामो वामेन दक्षिणो बाहुः स्पृश्यते युगपदिति विशेषः । अन्तिममन्त्रेण याव-जीवमदेन्यं याच्यते । देन्यं चेह धनधान्याभावप्रयोज्यं विवक्षितं, नेन्द्रि-यादिवैकल्यप्रयोज्यम् । यावज्जीवं तदवैकल्यस्य पूर्वत्र प्रार्थनात् । धन-धान्याभावे हि मनुप्यो दीनो भवन् विश्वेषामश्रे याचमानो हस्ततलं प्रदर्श-यति, स्रयं चाकिञ्चनत्वाद् दातुमशक्तो याचमानान् वर्जयन् हस्तप्टप्टम् । तदुभयं मे मा भृत्। अहं हि यावज्जीवं धनं धान्यं प्रयच्छन्नेव सर्वेषां हस्ततलं प्रसारितं परयानि, मा नामैवं मे हस्ततलं कोऽपि कापि कदाचिद् दर्शत् । प्रतिप्राही स्वमेऽपि मा भृवं, दातैव सर्वदा सर्वत्र स्थामिति मन्न-हृदयम् । व्याख्यानान्तरं च "त्वं ह त्यदृणया इन्द्र! धीरोऽसिन पर्व वृजिना शृणासि" (ऋ० १०।५९) इत्यादिमन्रान्तरसम्वा-दात् । अत्रापि नास्ति किञ्चिदसंश्चिष्टम् । असिहस्तानां वीरकर्मणां प्रति-दिनं तादृशप्रार्थनस्योचित्यात् । आर्थ्याश्च निसर्गतो वीरकर्माणोऽसिहस्ताः प्रसिद्धा इति सायंप्रातःसन्ध्याकर्मणि वर्तमानानां तेषां तथा-प्रार्थनं युज्यतेतराम् । वीरकर्मप्रशंसा च श्रूयते भगवति वेदे "ये युध्यन्ते प्रधनेषु शूरासस्तन्स्लजः। ये वा सहस्रदक्षिणास्तांश्चिदे-वापि गच्छतात्" (ऋ० १०।१५४।३) इति । तथाऽध्येति च

शूद्रालिङ्गी भगवान् पराशरोऽपि ताम् "यं यज्ञसङ्घेस्तपसा च विप्राः स्वगैषिणो वाऽत्र यथैव यान्ति । क्षणेन यान्त्येव हि तत्र धीराः प्राणान् सुयुद्धेन परित्यजन्तः" (पराशरम् १ १।३।३६) इति । मणिवन्धसायेऽवस्थितः साङ्गुलिर्भागो हस्तः । अंस-मणिवन्धयोर्मध्यवर्ती दीर्घी भागो वाहुरिति विवेकः । तत्तदिन्द्रियाङ्ग-कर्मप्रार्थनेन तद्धलप्रार्थनमर्थादापद्यते । वलाभावे कर्मानिष्पत्तेः । तदेवेदं वलमिन्द्रियसर्शस्य प्रयोजनम् । तस्मादाचमनानन्तरमवश्यं स तत्तन्मन्नमुच्चार्य यथाक्रमं विधातव्यः ॥ २ ॥

वलीनि सम्पन्नानि तायदिन्द्रियाङ्गानि चेद्रपवित्राणि भवेयुः, तदा प्रमादीनि भवन्ति कर्मसङ्घमपि चित्तं वलेनापहरेयुः । अपृतानां वलवतां प्रमादेऽवश्यम्भाविनि वलात् परापहरणस्य प्रकृतिसिद्धत्वात् । अत्र सीमान्वासिनोऽपगानाः प्रत्यक्षमुदाहरणम् । स्पर्यते च भगवद्गीतायां प्रमादिन्वामिन्द्रियाणां वलाचितापहरणम् "यततो ह्यपि कौन्तेय! पुरुष्य विपश्चितः । इन्द्रियाणि प्रमाथीनि हरन्ति प्रसमं सनः" (गी० २१५०) इति । मनः=चित्तम् । तदपहरणेचापृतानां प्रमादिनामिन्द्रियाङ्गानां कर्मवैगुण्यं सुध्रुवम् । न च पूतानां सतां तेपां चित्तापहरणं किहिंचित् सम्भाव्यते । यत्कारणं पृतानि भवन्ति तानि नियमेन चित्तानुकारं भजन्ते न जातु तदपहारं विद्यते । पूनत्वं= पवित्रत्वं शुद्धत्वम् । तदनुदिनं मार्जनादमिनिर्वर्तते । लोके मार्जितानां पूतत्वदर्शनात् । अतः स्पर्शनानन्तरमिन्द्रियाङ्गानां यथाविधि मार्जनं विधातव्यम् । मार्जनस्य स्वरूपमंग्रे निरूपयिष्यते । तत्रैप विनियुक्त-मन्त्रपाठः—

"ओं भूः पुनातु (शिरिस) १ ओं भुवः पुनातु (नेत्रयोः) २ ओं खः पुनातु (कण्ठे) ३ ओं महः पुनातु (हृदये) १ ओं जनः पुनातु (नाम्याम्) ५ ओं तपः पुनातु (पादयोः) ६ ओं सत्यं पुनातु (पुनः शिरिस) ७ ओं खं ब्रह्म पुनातुः (सर्वत्र) ८॥ ३॥ अमोऽथों बहा सर्वत्र विशेष्यम् । तत्र विशेषणतया गुणविशेषसमर्पका भ्रादयः सर्वे शद्धाः । प्रार्थनायां लोट् । भूः=सर्वस्य प्राणो
त्रहा, पुनातु=शोधयत् । केत्याकाङ्कां प्रयति शिरसि=स्थानिनि स्थानप्रयोगः, वाचि प्राणे च १ । भुवः=सर्वस्य दुःसहरं सुस्पदं वा ब्रह्म,
पुनातु=शोधयत् । क १ नेत्रयोः=अक्ष्णोः २ । स्वः=सर्वस्य सुस्प्राप्रस्थानं ब्रह्म, पुनातु=शोधयत् । क १ कण्ठे=ताल्वादिसहिते गले ३ ।
महः=सर्वस्मान्महत् पूज्यं वा ब्रह्म, पुनातु=शोधयत् । क १ हृद्ये=
हृत्पन्ने मनिस वा ४ । जनः सर्वस्य जनियत् ब्रह्म, पुनातु=शोधयत् ।
क १ नाभ्यां=नामिस्ये जाठरेऽनले ५ । तपः=तपोधर्मकं, दुष्टानां तापकं
वा ब्रह्म, पुनातु=शोधयत् । कः १ पाद्योः=चरणयोः ६ । सत्यं=
सत्यचिदानन्दस्यक्षं ब्रह्म, पुनातु=शोधयत् । क १ शिरसि=मित्तिष्के ७ ।
स्वं=व्यापकं सर्वत्र परिपूर्णं ब्रह्म=बृहत्, वेदो वा, तत्यतिपाद्यं ब्रह्म,
पुनातु=शोधयत् । क १ सर्वत्र=सर्वाङ्गेपु, सर्वेषु प्राणभृत्यु वा ८ इत्यर्थः ।

एपा पावमानी पूर्णा यजुःकण्डिका विनियोगमेदाद्यामिरवान्तरमन्त्रे-विंमज्यते । तत्र कियान्ता मन्नाः, शिरःप्रमृतयः शब्दाः शुद्धिस्थानप्रद-र्शनार्थाः । तत्तन्मन्त्रमुचार्य्ये क क मार्जनं विधेयं शुद्धार्थिमिरिति दर्श-यितुं सप्तम्या तिन्नदेंशः । दक्षिणकरेणाङ्गुल्यमैस्तत्तन्मन्त्रमुचार्य तत्तदक्षेषु यथाकमं जलविन्दूनां प्रक्षेपो मार्जनम् । तत्र विनियुक्ते प्रत्येकं मन्त्रे प्रयुज्यमानमोम्—पूर्ववन्मन्नान्तर्गतत्वाद् विशेप्यम् । भूरादिकं च तद्वि-शेषणम् । रूख्या भूरादयः शब्दाः प्रथिव्यादीन् सप्तलोकानिमद्धते । मन्त्रेषु प्रायशो रूदिर्नाद्रियते, अतस्तेषां तत्तद्भुणिवशेषप्रतिपादनेन ब्रह्म-वाचकस्योमो विशेषणत्वं न दुण्यति । प्रथमे मन्त्रे शिरोग्रहणेन वाचं प्राणं च मञ्चस्थमिव मञ्चम्रहणेन लक्षयति । पूर्वत्र तदुपादानात् । वाक् प्राणश्च प्रधानतः सन्ध्याकर्मण्युपयुज्येते, न चक्षुरादिकमिति विज्ञापियतुं तत्स्थानस्य शिरसो महणम् । अस्ति च लौकिकवैदिककर्मसु सर्वत्र शिरोऽपि प्राधान्येनोपयुक्तमित्यतिरोहितम् । वाक्प्राणयोश्च मुख्यः प्राणो न वागिति प्राण एवेह शिर इत्यस्य मुख्योऽर्थः । तत्पवित्रतायां तद्भुणभ्ताया वाचः पवित्रतायाः स्वयंसिद्धत्वात् । तन्मार्जने विनियु-क्तस्तावत् "ओं भूः पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र भ्रित्यस्य प्राणोऽर्थः । भवति-प्राणात्मना वरीवर्ति सर्वत्रेति तद्युत्पत्तः । सत्ताकर्मणो भवतेः कर्त-रि किपि रूपसिद्धिः । ब्रह्म च सर्वस्य प्राणः प्रसिद्धः । येत्रैतदाम्नातं भवति "प्राणाय नमो यस्य सर्वमिदं वरो" (अथर्व० ११।४।१) "यो मार्यति प्राणयति यस्मात्प्राणन्ति भुवनानि विश्वा" (अथर्व०१३।३।३) "यदिदं किश्च जगत्सर्वं प्राण एजति निःसृतम्" (कठो० ६।२) "प्राणो ह्यप यः सर्वभृतै-विभाति" (मुण्ड० ३।१।३ ) इति । यत् सर्वस्य प्राणः, तदवस्यम-साकं प्राणं भविष्यतीति सार्थकं तत्प्रार्थनं, विनियोगे च सादृश्यमपरो-क्षम् । अथवा भूरित्यस्य सदर्थः । भवतीति तद्यत्पत्तेः । अस्ति च ब्रह्म सत् । सत्यखरूपत्वात् । प्राणोऽपि च सन्निति विनियोगे सादृश्यम् १ । चक्षुष्मान् हि दुःखादात्मानं सततं रक्षति, सुखं वा राश्वदामोति । यस्य नास्ति चक्षुः, स पदेपदे दुःखपक्के निमज्जति, सुखं च स्त्रपेऽपि न पश्यति । तसादः दुःखहरं सुखप्रदं वा चक्षुः । तन्मार्जने विनियुक्तः "ओं भुवः पुनातु" इति मन्त्रः। तत्र भुव इत्यस्य दुःखहरं सुख-पदं वाऽर्थः । भावयति सम्पादयति दुःखनाशं सुखं वा सर्वस्येति तद्यु-त्पत्तेः । सत्ताकर्मणोऽन्तर्भावितण्यथीव् भवतेः कर्तर्ययुनि रूपसिद्धिः । गुणाभावरळान्दसः । उवङादेशः । ब्रह्म च सर्वस्य दुःखहरं सुखप्रदं च सुप्रसिद्धम् । यत्रैतदान्नातं भवति "स् नः पर्षदिति दुर्गाणि विश्वा" (ऋ॰ ११९९।१) "मघवन्! राभे यच्छ नः" (ऋ॰ १।१०२।३) इति । यत् सर्वस्य दुःखहरं सुखपदं च ब्रह्म, तदवश्यमस्माकं दुःख- . हरं सुखप्रदं वा चक्षुः पवित्रयिष्यतीति सार्थकं प्रार्थनं, विनियोगे च सादृश्यं सुव्यक्तम् । अथवा भुव इत्यस्य चिद्र्थः । भावयति प्रकाशयति चेतयति सर्वमिति तद्युत्पत्तेः। अस्ति च ब्रह्मं चित्। चैतन्यरूपत्वात्। चैतन्यं प्रकाशः, प्रकाशमयञ्च चक्षुरिति विनियोगे सादृश्यम् २। यस्य हि कण्ठोऽध्ययने प्रवचने व्याख्याने च श्रक्ष्णो मधुरो विशालः, स सर्वत्र

सिक्तयते, सिक्तयमाणश्च सुखंसुपभुद्धे । तसात् सुखंपातिस्थानं कण्ठः । तन्मार्जने विनियुक्तः "ओं खः पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र ख इत्यस्य सुखप्राप्तिस्थानमर्थः । सुष्ठु ईयते प्राप्यते सुखमसिनिति तद्युत्पत्तेः । सुपूर्व-कादेतेरधिकरणे विच् । गुणे यणादेशः । ब्रह्म च सुखप्राप्तिस्थानं सर्वस-म्मतम् । यत्रैतच्छुतं भवति "अधा ते सुम्नभीमहे" (ऋ० ८।९५। ११) "यत्रानन्दाश्च मोदाश्च मुदः प्रमुद आसते। कामस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृधि" (ऋ० ९।११२।११) "यो वै भूमा तत्सुखम्" ( छां० ७।२३।१ ) इति । प्रार्थनसार्थक्यं विनियोगसादृश्यं च पूर्ववद् योजयितव्यम् । अथवा स इत्यस्य सुख-मर्थः । सुन्नियते इति तद्युत्पत्तेः । अस्ति च न्नह्म सुखम् । आनन्दरूप-त्वात्। कण्ठोऽपि सुखहेतुत्वात् सुखमिति विनियोगे सादृश्यम् ३। हृदय-पुण्डरीकं हि भगवतो ब्रह्मणः स्थानमभ्युपगम्यते "एष म आत्माऽ-न्तहृद्ये" (छां० ३।१४।३) "यद्द्मस्मिन् ब्रह्मपुरे दृहरं पुण्डरीकं वेइस, दहरोऽस्मिन्नन्तराकादाः" (छाँ ८।१।१) "हृद्यपेक्षया तु मनुष्याधिकारत्वात्" (वेदान्त० १।३।२५) "ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन! तिष्ठति" (गी० १८।६१) इत्यादिश्रुतिस्पृतिभ्यः । अतएव तन्महत् पूज्यम् । तन्मार्जने विनियुक्तः "ओं महः पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र मह इत्यस्य महत् पूज्यमर्थः । महाते पूज्यत इति तद्युत्पत्तेः । पूजाकर्मणो महेः कर्मण्यसुन् । ब्रह्म च सर्वेभ्यो महत् पूज्यम् । यत्रैतदाम्नातं भवति "अचन्तस्तवा हवामहे" (ऋ॰ ५।१३।१) "स वा एष महानज आत्मा" (बृहदा॰ १।४। ' २२) "पिताऽसि लोकस्य चराचरस्य त्वमस्य पूज्यश्च गुरु-र्गरीयान्" (गी० ११।४३) इति । प्रार्थनसार्थक्यं विनियोगसाहृद्यं च पूर्ववदू सम् ४। नामौ जाठरानले हि पच्यमानाद त्राद् वीर्घ्यमुपंजायते। । वीर्याच सर्वभूतोत्पत्तिरिति सर्वभूतोत्पत्तिहेतुर्नाभिः । तन्मार्जने विनियुक्तः ह "ओं जनः पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र जन इत्यस्योत्पत्तिहेतुरर्थः । वनयति सर्वमुत्पादयतीति तद्युत्पत्तेः। उत्पत्तिकर्मणो जनेः कर्तर्र्यसुन्।

ब्रह्म च सर्वोत्पत्तिहेतुः सर्वसम्मतम् । यत्रैतच्छुतं भवति "जनयिता दिवो जनयिता पृथिव्याः" (ऋ॰ ५।३६।४) "यो नः पिता जनिता यो विधाता" (ऋ०१०।८२।३) "एप योनिः सर्वस्य" (माण्डूक्य० ६) "यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत् प्रयन्सभिसंविशन्ति तद् ब्रह्म" (तै० ३।१) इति । प्रार्थनसार्थक्यं चिनियोगसादृश्यं च पृर्विमिव तर्क्यम् ५ । तपः खळु पादयोः धर्मः । यत्कारणमङ्गान्तरापेक्षया तो वहु तपतः, कर्मकुर्वाणावात्मानं वा वहु तपतः। मनुप्येषु शृद्धः पादौ। "पद्भवां शृद्धो अजायत" (ऋ० १०।९०।१२) इति मन्त्रवर्णात् । पद्भ्यां=प्रथमार्थे पश्चमी, पादौ । शृद्धः=जघन्यो वणें।ऽजायत= अभवद् भवतीत्यर्थः । तत्यापि तपो धर्मः । यत्रैतच्छुतं भवति "ब्रह्मणे ब्राह्मणं, क्षत्राय राजन्यं, मरुद्ध्यो वैरुयं, तपसे शृहम्" (यजु० २०।५) इति । आलंभ इति कियाशेपः । तैतिरीये दर्शनात् । आरमे प्रारमे सरीसज्य इति तदर्थः । ब्रह्मणे=वेदाय, क्षत्राय=रक्ष-णाय, मरुद्धाः=गणशो वाणिज्यायेति मन्त्रपदार्थः । तन्मार्जने विनि-युक्तः "ओं तपः पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र तप इत्यस्य तपोधर्मकं तापकं वा दुष्टानामर्थः । तपतीति तद्युत्पत्तेः । तपेः कर्तर्थ्यसुन् । ब्रह्म च तपोधर्मकं तापकं च दुष्टानां निर्विवादम् । यत्रैतदाझातं भवति "तपस-स्तन्महिना जायतेकम्" (ऋ०१०।१२९।३) "त्वं तपः परित-प्याजयः खः" (ऋ०१०।१६७।१) "तपसोऽध्यजायत" (ऋ० १०।१९०।१) "विश्वा अग्नेऽपदहारातीर्येभिस्तपोभिर-दहो जरूथम्" (ऋ० ७।१७) "इन्द्रो यातूनामभवत् परा-श्चारः" (ऋ० ७।१०४।२१) इति । प्रार्थनसार्थक्यं विनियोग-सादृश्यं च पूर्ववत् कल्पयितव्यम् ६। मिस्तिष्कं खळु सत्यस्य मूमिः। तत्र हि जाम्रति सत्यं निवसति । सत्यं जीवात्मा, सत्यं तदन्तरात्मा ब्रह्म, सत्यं सत्यभाषणमिति त्रितयसाधारणमेतत् सत्यपदम् । तन्मार्जने विनि-युक्तः "ओं सत्यं पुनातु" इति मन्त्रः । तत्र सत्यस्य त्रिकालाबाधं

त्रिकालावाधकामं वाऽर्थः । अस्तीति सत्, तदेव सत्यमिति तद्युत्पतेः । अस्तेः शति सार्थे यत्, भवादिषु वाऽर्थेषु यत्। त्रक्ष च भवित तथा "क्रतं च सत्यं च" (ऋ० १०।१९०।१) "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" (तै० २।१) "सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः" (छां० ५।१) इत्यादि-श्रुतिवचनेभ्यः । प्रार्थनसार्थक्यं विनियोगसादृश्यं च पूर्ववदुत्रेक्ष्यम् ७। अविराष्टेषु सर्वाङ्गेषु विनियुज्यते शुद्धर्थम् "ओं स्वं ब्रह्म पुनातु" इति मन्नः । तत्र संपदमाकाशपर्य्यायं व्याप्तिमर्थमाह । सामान्यात् । ब्रह्मपदं च वृहदर्थम् । यत्रैतदाम्नातं भवित "यस्मादिन्द्राद् वृहतः किञ्च नेम्यते विश्वान्यस्मिन् सम्भृताधि वीर्या । जठरे सोमं तन्वी सहो महो हस्ते वज्रं शीर्षणि क्रतुम्" (ऋ० ।२।१६।२) इति । यद् वृहत् सर्वत्र व्याप्तं च ब्रह्म, तदनन्यचेतसा प्रार्थ्यमानं शिष्टेषु सर्वोङ्गेषु प्राणभृत्सु वा सर्वेषु पवित्रतामाधानुमहिति । पवित्रत्वात् । नास्ति किञ्चिद-नुपपत्रं नाम । तथाच सार्थकं सर्वे प्रार्थनं, विनियोगश्च सर्वे।ऽनुरूपः ८। तसात् सन्ध्याकर्मानुतिष्ठद्भिरङ्गगुद्धिमभीप्सुभिर्नियमेन तत्तन्मन्त्रमुचार्य तस्मिन् तिसन्नङ्गे यथाकमं मार्जनं विधातव्यम् ॥ ३॥

बाह्याभ्यन्तराङ्गगुद्धा समुद्रभावि । जीवात्मग्रुद्धिरविशिष्यते । सन्ध्याकर्मणि वाह्याभ्यन्तराङ्गगुद्धिवज्जीवात्मग्रुद्धेरप्यावश्यकत्वात् । यथा हि वाह्याभ्यन्तराङ्गगुद्धमावे खल्ल मनुष्यः सन्ध्याकर्मणि नाधिकारं लभते, तथाऽऽत्मग्रुद्धमावेऽपि न तद्धिकारं भजते । बाह्याभ्यन्तराङ्गगुद्धेरुपायाः किल कमेणाचमनं, त्पर्शनं, मार्जनम् । जीवात्मग्रुद्धेरुपायो विद्या तपश्च । यत्रेतत् त्मृतं भवति "अद्भिगात्राणि ग्रुध्यन्ति, मनः सत्येन ग्रुध्यति । विद्यातपोभ्यां भूतात्मा, बुद्धिज्ञानेन ग्रुध्यति" (मनु० ५।१०९) इति । भूतात्मा जीवात्मा । स च मनोविशिष्ट एव मन्तव्यो न केवल इति बोधियतुं भूतोपस्रष्टात्मपद्पयोगः । विशिष्टस्य जीवत्वमन्वयव्यतिरेकात्" (सांख्य० ६।६३) इति । विद्याशब्देन चात्र ब्रह्मोपासनः मुच्यते । तपःशब्देन च तत्साधनं शास्त्रविहितं तपः । तच्च सर्व प्राणाः

यामेऽन्तर्नीयते । निरतिशयतपस्त्वात् । यावन्ति हि तपांसि शास्त्रेषु शिश्यन्ते, तेभ्यः सर्वेभ्यः प्राणायामोऽतिशय्यते । अत एवाह भगवान् पञ्चिशिखाचार्यः "तपो न परं प्राणायामात्, ततो विद्युद्धिर्मला-नां दीप्तिश्च ज्ञानस्य" इति । मनुरिष "एकाक्षरं परं द्रह्म, प्रा-णायामः परं तपः । सावित्र्यास्तु परं नास्ति, मौनात् सत्यं विशिष्यते" (मनु० २।८३) इति । प्राणायामः=प्राणवृत्ति-निरोधः । प्राणस्यायामः संयमो निरोध इति तद्व्युत्पत्तेः । चृत्तिर्व्या-पारः । स च श्वासप्रश्वासभेदाद् द्विविधः । उच्छ्वासः श्वासः, निश्वासः प्रश्वासः । तस्य द्विविषस्य व्यापारस्य निरोधः प्राणायाम इति निष्कर्पः । यत्रैतत् स्पृतं भवति "तस्मिन् सति श्वासप्रश्वास-योगीतिविच्छेदः प्राणायासः" (यो० २।४९) इति । "अपाने जुह्नति प्राणं प्राणेऽपानं तथाऽपरे । प्राणापानगती मद्भा प्राणायामपरायणाः" (गी० ४।२९) इति च । प्राणः=श्वासः । अपानः=प्रश्वासः । सोऽयं प्राणायामसिविधः रेचकः पृरकः कुम्भक-श्रीत । शरीरान्तर्गतस्य वायोर्वहिः श्रासेन निःसारणे रेचकः । वहः-खख वायोरन्तः प्रधासेन प्रवेशने पूरकः । धासप्रधासनिरोधेन निश्चलतयाऽवस्थाने कुम्भकः । स च द्विविधोऽन्तःकुम्भको नहिः-कुम्भकश्चेति । पूरकानन्तरं क्रियमाणः श्वासप्रश्वासनिरोधोऽन्तः-कुम्भकः । रेचकानन्तरं कियमाणस्तिवरोधो वहिःकुम्भकः। असाद् रेचकपूरककुम्भकभेदेनोक्तात् प्राणायामत्रयादन्योऽप्यस्ति केचल-कुम्भकश्चतुर्थः प्राणायामः । तत्र रेचकपूरकापेक्षस्तृतीयः कुम्भकः, तदनपेक्षस्तृतीयकुम्भकाभ्यासपाटवजनमा चतुर्थः केवलकुम्भक इति विशेषः । सन्ध्याकर्मणि च रेचककुम्भकः पूरककुम्भकश्च प्राणायाम उप-युज्यते नान्यः कश्चन । दक्षिणनासापुटेन रेचनं, वामनासापुटेन च पूर-णम् । वैपरीत्येनेत्येके । द्वाभ्यामेव द्वयमित्यन्ये । कुम्भकद्वये जप इति सर्वेषां नियमः। यत्रेदमुक्तं भवति "दक्षिणे रेचकं कुर्य्याद् वामे-नापूर्य चोदरम् । कुम्भकेन जपं क्रयात् प्राणायामः स

उच्यने" इति । सोऽयमन्तर्भहिःकुम्भके त्रिवारं कियमाणो जप एकः प्राणायामः सम्पद्यते । यावन्तस्ते क्रियेरन् , तावतः कुर्वीत, न्यूनान्न्यूनं त्रयं त्ववदयं विदधीत सार्थश्चेत्। इतरथा त्वेकमित्यपवादः। जपे च तात्कालि-क अन्ति किञ्चिनमतभेदः । "ओमापो ज्योतीरसोऽसृतं ब्रह्म भूर्भवः सुवरोम्" इति शिरोमन्त्रसहितस्य प्रणवसमायुक्तसप्तव्याहृति-पूर्वकस गायत्रीमन्त्रस जप इति वतृचारतेतिरीयाश्चाचक्षते। "गायत्रीं त्रिरसा सार्थ जपेद् ज्याहातिपूर्विकाम् । प्रतिप्रणवसंयुक्तां जिरयं प्राणसंयमः" (याज्ञ० स्पृ० १।२३) इति याज्ञवल्ययस्पृति-वचनग् "सन्याहृतिं सप्रणवां गायत्रीं शिरसा सह । त्रिः पठेदायनप्राणः प्राणायामः स उच्यते" (वृह् गनु ५५।९) इति वृद्धमनुवनोऽमृतनादोपनिषद्वननं न, "भूभुवःस्वर्महर्जन-स्तपः सत्यं तथेव च । प्रत्योङ्कारसमायुक्तस्तथा तत्सवितुः परम् ॥ ओमापो ज्योतिरित्येति च्छिरः पश्चात् प्रयोजयेत्। त्रिरावर्तनयोगान्तु प्राणायामः प्रकीर्तितः" इति योगियाज्ञ-वल्क्यवचनं च तत्र प्रमाणं पुरस्कुर्वते । दृश्यते च नारायणोपनिप-दाख्ये तेतिरीयारण्यकपरिशिष्टे तथाभूतमन्त्रपाठः "ओं भूः, ओं भुवः, ओं स्वः, ओं महः, ओं जनः, ओं तपः, ओं सलम्, ओं तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमहि । घियो यो नः प्रचोदयात् । ओमापो ज्योतीरसोऽमृतं ब्रह्मभूभ्रेवः सुवरोम्" (ते० आ० १०।३५) इति । शङ्कारभगवतपूज्यपादानां चैतदेव मतम् । तथा चोछेखुः सुव्यक्तं गायत्रीमन्त्रे भाष्ये "सर्वशक्तेः सर्वावभासकतेजोमयस्य परमात्मनः सर्वात्मकत्वयोत-नार्थ सर्वात्मकत्वप्रतिपादकगायत्रीमन्त्रस्योपासनप्रकारः प्रकाइयने—तन्न गायत्रीं प्रणवादिसप्तव्याहृत्युपेतां शिरः-समेतां सर्ववेदसारमिति वदन्ति । एवं विशिष्टा गायत्री प्राणायाभैमपास्या, सप्रणवन्याहृतित्रयोपेता प्रणवान्ता गायत्री जपादिसिः" इति । वैदिकास्त मनुष्याणामिदानींतनानां

तावित लम्बायमाने मन्त्रे जपशक्तिमपश्यन्तः प्रणवसहितसप्तव्याह्तिजपमेव तत्र वहु मन्वते । "प्राणायामा ब्राह्मणस्य ब्रयोऽपि विधिवत् कृताः । व्याहृतिप्रणवेयुक्ता विज्ञेयं परमं नपः" (मनु० ६।७०) इति भगवन्मनुवचनं चात्मशर्णं विद्धते । प्रवलं हि सर्वेभ्यो याज्ञवल्क्यप्रमृतिवचनेभ्यो नृतं मानवं वचः। यत्रैतच्च्छुतं भवित "मनुर्वे यत्किश्वावद्त् तद्भेपजं भेपजनाये" (ताण्ड्यत्रा० २३।१६।७) इति । तसादिह वैदिकं मतमेव श्रेयो न वाहृचादिकमिति साधु निमाल-यामहे।वैदिकानामसाकं प्राणायामे जपे विनियुक्तस्य मन्त्रस्य चेप पाटः—

"ओं मूः, ओं सुवः, ओं खः, ओं महः, ओं जनः, ओं तपः, ओं सत्यम्"॥ ४॥

ओम्=त्रह्म भृ:=सर्वस्य प्राणः, ओम्=त्रह्म भुव:=सर्वस्य दुःख-हरं सुलप्रदं वा, ओम्=त्रह्म स्व:=सर्वस्य सुलप्राप्तिस्थानम्, ओम्= त्रह्म मह:=सर्वेभ्यो महत् पूज्यम्, ओम्=त्रह्म जन:=सर्वस्य जन-यितृ, ओम्=त्रह्म तप:=तपोधर्मकं, दुष्टानां तापकं वा, ओम्=त्रद्म सत्यं सत्यचिदानन्दस्रह्मपित्यर्थः।

एक एवेप पूर्णः कण्डिकामयो यजुर्मन्त्रः सन्ध्याकर्मणि प्राणायामे जपे विनियुज्यते । तत्र वर्तमानेनाधिकारिजनेनार्थज्ञानपूर्वकमेप शनैः शनैर्जिपतव्यो न त्वरितेन । वैगुण्यापत्तेरित्यादेशः ॥ ४ ॥

आत्मगुच्या वाह्याभ्यन्तराङ्गगुच्या च सम्पन्नस्तावत्सन्ध्याकर्मण्यथि-कारः । सन्ध्याकर्म च त्रद्योपासनकर्मत्युक्तम् । सम्प्रति तेन प्रवर्तितव्यम् । तस्त्रवृत्तौ चैप क्रमः—पृर्वे स्तोतव्यं, तदनु प्रार्थायतव्यं, तदनु चोपासि-तव्यम् । स्तुतस्य प्रार्थितस्य चोपास्यस्योपासने द्रागित्येव तत्यसादेनाभीष्टा-र्थसिद्धेः । अतः पुरस्तादुपास्यं त्रह्म स्तोतव्यमिति युक्तमवलोकामहे । तत्रैप तावत् प्रतिपदनुचरो नामोपास्यत्रक्षस्तृतिमन्त्रः—

{ ऋषिमीधुच्छन्दसोऽधमपंणः, देवता भावशत्तम्, छन्दोऽतुष्टुप् } "ऋतं च सत्यं चाभीद्वात् तपसोऽध्यजायत । ततो रात्र्यजायत ततः समुद्रो अर्णवः । समुद्राद्र्णवाद्धि संव-त्सरो अजायत । अहोरात्राणि विद्धद् विश्वस्य मिषतो वशी । स्याचिन्द्रमसी धाता यथापूर्वमकल्पयत् । दिवं च पृथिवीं चान्तरिक्षमथी खः" ॥ ५॥

(寒0 90195019-2-3)

भातं=कर्मफलम् "ऋनं पियन्तौ सुकृतस्य लोके" (कठो० २।१) इति श्रुते:, अत्र तद्रहणेन तत्रयोजको हेतुर्गृखते, हेती देतुमस्रयोगान्, कर्मफलप्रदात्रिति तन्निष्कर्पः, अनेन भोकुभोग्यशक्ति-ह्यमर्थतोऽभिहितं भवति, सत्यं=त्रिकालावाधम्, ऋतसत्ययोरमेदश्च-कारेणकेनोच्यते, ऋतशद्मार्थापितभोकृभोग्यशक्तिद्वयाविभागो द्वितीयेन, त्रःतं च सत्यं च त्रम सृष्टेः प्रागासीदिति शेपः । तपसः=तस्य भगवतो त्रद्मणः सङ्गरपर्गात् पर्य्यालोचनात्मकाज्ज्ञानापरपर्याया-दीक्षणात् तपसः "यस्य ज्ञानमयं तपः" (मुण्डको० १।१।९) इति श्रुतेः, अभीद्धात्=कर्तरि क्तः, गर्भेण गर्भिण्या इवाभितः सर्वत इद्घाद् उपचीयमानात् "तपसा चीयते ब्रह्म" (मुण्डको० १।१।८) इति श्रुतेः, च्रक्स=प्रकृतिः, मूलकारणात् प्रकृतेर्ध्यजायत=सर्वेषां पृथिव्यन्ततत्त्वानामधीश्वरं सत्ताख्यमाद्यं कार्य्यं महत्तत्वमुद्रपद्यतः । ततः= तसान्महत्त्वाद् रात्री=रजस्तमोवहुरुत्वाद् रात्रीकल्पोऽहङ्कारोऽजायत । ततः=तसादहङ्कारात् समुद्रः=स्थानिनि स्थानप्रयोगः, समुद्रेऽन्तरिक्षे "अम्बरं वियद् व्योम-सगरः समुद्रोऽध्वरमिति पोड-ज्ञान्त्ररिक्षनामानि" (निष० १।३) इति निषण्टोः "एकः सुपर्णः स समुद्रमाविवेदा" (ऋ० १०।११४।४) इति चान्यत्र प्रयोगोपलव्येः, दोष्यमानः स्क्ष्मम्त्रयामः, अर्णवः=स्थूलम्तगर्भः, अणीसि स्थूलम्तानि विद्यन्तेऽसिन्निति तद्युत्पत्तेः । "अनिसो रहोपश्च" (वार्ति० ५१२) इत्यस्यर्थे वः, लोपश्च सस्पेति रूपसिद्धिः। ससुद्राद्रणेवाद्धि=उपरिष्टात् संवत्सरः=स्थूलभूतवर्गः, संवत्स-रान्ते जायमानत्वात्, संवसन्ति प्राणिनोऽसिन्निति वा तद्युत्पत्तेः,

अजायत=प्रादुरभवत् । मिपतः=तदिदमुपलक्षणं, मिपतोऽमिपतो विश्वस्य=सर्वस्य जगतो वद्गी=स्वामी धाता=विधाता परत्रस-परमेश्वरोऽहोरात्राणि=रात्रिदिवसानि विद्धत्=विधास्यमानो यथा-पूर्व=पूर्वकल्पवत् सूर्याचन्द्रमसो=स्र्यं च चन्द्रमसं चाकरूपयत= उदपादयत् । दिवं=युलोकं, पृथिनीं=पृथिनीलोकम्, अन्तरिसं= मध्यमं लोकम्, अथो=अथ स्वः=अन्तरिक्षविशेषणम्, ग्रहनक्षत्रा-दिकं वा सर्वमकल्पयदित्यर्थः।

वहृचाणां तृचस्य प्रतिपदनुचर इति पारिभाषिकं नामधेयम्, खृचस्य प्रगाथवत् । अस्य प्रतिपदनुचरस्य ऋपिमीधुच्छन्दसोऽघमर्पणः । अत एवैतद्यमर्पणं स्क्तमिति सर्वत्र व्यपदिस्यते। देवता भाववृत्तम्। छन्दोऽ-नुष्टुप्। यत्रेदमनुकान्तम् "ऋतं तृचमघमर्पणो माधुच्छन्दसो भाववृत्तमनुष्टुप्" इति । देवता मन्त्रप्रतिपाद्योऽर्थः । "या तेनोः च्यते सा देवता" इत्यनुक्रमणीवचनात् । भाचवृत्तं=जगज्ञनयितृ ब्रह्म, भावान् पदार्थान् वर्तयति निर्वर्तयति जनयति, कर्तरि कः, भावान पदार्थानां वृत्तं वर्तनं निर्वर्तनं जन्म वा यसाद्, भावे क्तः, इति तद्युत्पचेः भावः सत्ता, तदात्मकस्य भगवतो ब्रह्मणो वृत्तं जगज्जननलक्षणं चरित्रमिति वा भाववृत्तम् । सोऽयं परमार्थः । लोके खलु त्रिविघो विभागोऽनुमन्यते सजातीयविभागो विजातीयविभागः स्वगतविभागश्चेति । तत्र जीवात्मः विभागः सजातीयविभागः । चेतनत्वेन ब्रह्मसजातीयत्वात् । सविकाराः याः प्रकृतेर्विभागो विजातीयविभागः । जडत्वेन ब्रह्मविजातीयत्वात् "पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपाद्स्यामृतं दिवि" (ऋ॰ १०।९०।३) इति समाम्नातः खस्य पादैर्विमागः खगतविभागः । सर्वोऽ प्येष सृष्टेः पूर्वे नासीत् केवलमेकमद्वितीयं सद् ब्रह्म विभागत्रयविरहित-मासीदिति सत्यपदेन प्रतिपाद्यते । विमागविरहोऽविभागः । स च भेद-गर्भोऽभेदावभासो न तु तत्त्वतोऽभेदः, तत्त्वतो वा नाश इति भोकृभोग्य-शक्तिद्वयमथीपयता ऋतशब्देनाववोध्यते । कर्मफलवचनोऽयमृतशब्दोऽत्र कर्मफलपदातरि प्रयुज्यते । अन्यथा तस्य सत्यशब्देन सामानाधिकरण्या- नुपपतेः । कर्मफलपदातृत्वं च भोक्तभोग्यशक्तिद्वयस्य सद्भावे घटते न तत्त्वतोऽभेदे, तत्त्वतो वा नादो। नहि यस्य तत्त्वतोऽभेदः समजनि नाशेन वा पादुरभावि, तस्य कर्मफलादानं तसै वा कर्मफलप्रदानं कथि । दुपपचते । अतो न शक्तिद्वयाविभागोऽत्र तत्त्वतोऽभेदो नाशो वा, किन्तु भेदगभें इभेदावभास इति तदन्तराकृतम् । द्विविधा हि पदार्था भवन्ति चेतना अचेतनाश्च । तत्र चेतना भोक्तृशक्यात्मनाऽचेतनाश्च भोग्यशक्या-त्मना तदानीं सत्यशब्दवाच्ये भगवति परत्रहाणि परमेश्वरेऽविभागेनाव-तिष्ठन्ते न तु यथावस्थिताःमनेति प्रथमचकारेणोच्यते । न केवलं कर्म-फलपदातृ त्रम तदाऽऽसीत्, किन्तु यसौ देयं यच देयं तदुभयशक्ति-समुचितगिति तदभिषायः । यद्धि सत्यशब्देनाभिधीयते तदेव चःत-शब्देन प्रतिपायते नास्ति तयोरणुमात्रोऽपि भेद इति द्वितीयचकारस्यार्थः । तथा च "ऋनं च सत्यं च" इत्यस्य भोक्तृभोग्यशक्तिद्वयगर्भ कर्मफल-प्रदातृ सत्यलरूपं त्रस सृष्टेः प्रागासीदित्यर्थः सम्पन्नः । कर्मफलप्रदातृ इति ऋतशब्दस्यार्थः । तेन सर्वशक्ति ब्रह्म किमधे जगदिदं विरचयतीति प्रश्नः तुसमाहितो भवति । कर्मफलपदानार्थमिति सुसमाधानम् । कर्मफल-प्रदाने च केवलं म्तानुग्रहः प्रयोजनं नात्मानुग्रहः । यत्रेदमाहुर्योग-स्त्रभाष्यकाराः "तस्यात्मानुग्रहाभावेऽपि भृतानुग्रहः प्रयो-जनम्" (यो० १।२५) इति । स्रष्टेः प्राकालः प्रलयः । तत्र भोक्-भोग्यशक्तिद्वयगर्भे ब्रह्मावृतदिति मन्त्रान्तरेऽपि स्फुटं प्रकाश्यते "न मृत्युरासीदमृतं न तर्हि, न रात्र्या अन्ह आसीत् प्रकेतः। आनीदवातं स्वधया तदेकं, तसाद् हान्यन्न परः किश्रनास" (ऋ० १०।१२९।२) इति । चेतनाचेतनात्मनो विश्वस्य जगतोऽन्तर्धार-णात् स्वधा प्रकृतिः। ततः सहार्थेऽप्रधाने तृतीयाविमक्तिः। अनेन त्रद्यान्तर्गतत्वं तस्यास्तदानीं सुव्यक्तम् । अप्रधानस्य प्रधानान्तर्गतत्वौचि-त्यात् । तदिदं ब्रह्मेक्षत बहु स्यामिति । तस्येक्षणात् तपसोऽन्तर्लीना भोक्तृभोग्यशक्तिप्रकृतिर्गर्भाद् गर्भिणीव किञ्चिद् विकारमनुभवन्ती विद्यु-दिव तेजसा समिद्धा मेघस्य ब्रह्मणो गर्भाद् विभक्तेव प्रादुरासीत् । सेय-

मस्याः प्रथमा विकारायस्या । या किल मन्त्रवर्णे मन इति नाम्ना समाम्ना-यते "कामस्तद्ये समवर्तताधि मनसो रेतः प्रथमं यदा-सीत्" (ऋ० १०।१२९।४) इति । सांख्या औपनिपदाश्चेनां महत्त-त्वनाम्ना समाचक्षते, मान्त्रवार्णिकीं मन इति समाख्यां चानुमन्यते । यत्रै-तदुदाहृतं भवति "सहदाख्यमाद्यं कार्य्य तन्मनः" (सां० १।७८) इति । सत्त्वरजस्तमसां प्रकाशिकयास्तम्भनशक्तीनां या काचित् साम्यावस्था, यस्यामेतास्तिसः शक्तयः समानशक्तितामापद्यन्ते सा परम-सूक्ष्मा प्रमाणकुश्रहेरपि स्फुटमधिगन्तुमशक्या योगिमिश्च दुर्रुक्या महा-शक्तिः प्रकृतिरित्याख्यायते । जगन्माता माया लक्ष्मीरव्याकृतमव्यक्तमिति च भगवत्यास्तस्या आख्यान्तराणि । जगत्पितुर्भगवतो त्रवाणः सृष्टिसङ्ग-ल्पान्तर्हितेनेक्षणेन तपसा विषमावस्थामनुभवन्त्यास्तस्याः पृथिवीपर्च्यन्तानां सर्वतत्त्वानां वीजभूतं सत्तामात्रं यदाद्यं कार्य्यमुत्वद्यते तदसाभिर्मन इति समाख्यायते । महत्-तत्त्वं=चृहत्तत्वम् । तस्येव च मान्त्रवर्णिकं मन इति समाख्यानमिति सांख्यस्त्रहृद्यम् । तसादेतसान्महत्तत्वात् किञ्चिद्रू-पान्तरं भजमानाद् यत् तत्त्वान्तरमुपजायते सोऽहङ्कार इति परिभाप्यते "सोऽहमसीत्यग्रे न्याहरत्, ततोऽहंनामाऽभवत्" (वृहदा० १।४।१) इत्येवमादिश्रुतिदर्शनात् । महत्तत्त्वं सत्त्वबहुलम्, रजस्तमो-बहुलोऽहङ्कारः । अत एवैषोऽत्र रात्रिशव्देनोपचर्यते । गुणसामान्यात् । रात्रिरिप भवति रजस्तमोबहुलेति न तिरोहितम् । तौ चेमो महदहद्वारौ वैशेषिकैगौतमैमीमांसकेश्च ब्रह्मणस्तपसः क्षुठ्धायाः प्रकृतेः भागविशेपा सीकियेते । सांख्येयोंगैर्वेदान्तिकैश्च यथातन्त्रं परिणामविदायो । प्रकि-याभेदस्य दर्शनेषु सर्वत्राभ्युपगमान्नायं कश्चिद्दोपः । तस्मादहद्वारात् सृक्ष्म-भूतसंज्ञकानि पञ्च तन्मात्राणि जायन्ते । तत्र व्यापकं शब्दतन्मात्रम्, अणुपरिमाणानि चान्यानि चत्वारि । तान्येव वैशेषिकादिभिर्छागुकानि परिभाष्यन्ते । मन्त्रे चेमानि समुद्रनाम्ना प्रतिपाद्यन्ते । स्थानिनि स्थानी-पचारात् । समुद्रवन्ति ह्येभ्यः स्थूलभूतानीति वा योगात् । एभ्यः पञ्चत-न्मात्रेभ्यः 'शब्दतन्मात्रादाकाशं, तत्राविभागेनावस्थितात् स्पर्शतन्मात्राद् दायुः, तत्राविभागेनावस्यितादृ्पतन्मात्रात् तेत्रः, तत्राविभागेनावस्थिताद्र-सतन्मात्रादायः, तास्वविभागनावस्थिताद् गन्धतन्मात्रात् पृथिवी' इति फर्मणाकारावायुतेनःप्रभृतीनि पञस्थृत्रभृतानि संवत्सरान्ते पादुवीभ्यन्ते । अतएय मन्त्रे तानि संवत्सरशब्देनाभिधीयन्ते । भृतेभ्यः पृथिव्यादय-रतयो होका महनक्षत्रादिकं च सर्व जगद् यथानियममुखबते । सोऽयं मन्त्रप्रतिपारो।ऽथंः। तदेनन्गहदादिष्ट्रथिव्यन्तसकलपदार्थोत्पत्तिकारणं त्रहा। तरें। कृत्यमेतनमहन् फर्म । तदातिरेकेणान्येन केनचित्कर्तुमशक्यत्यात् । नन् नानाकर्रगोक्तसंयुक्तं प्रतिनियतदेशकालनिमित्तिकयाफलाधिकरणं मनसाऽप्यिनन्त्यरचनारूपं होकत्रयात्मकं विश्वमिदं जगदन्तरेण सर्वज्ञं सर्वेयक्ति ब्रव केनिवद्त्येन सहसेरपि पुरुपार्युषः कथिबद्विधातुं शक्यते । सदनं च वास्तवं सर्वत्र तेनेव कर्मणा प्रवर्तते यश्किलात्येन केनचित् कर्तु न पार्व्यत । अतो यावद्धि त्रवान्तवनं स्यात् सर्व तत् स्तवनिमदं न कहिंचि-द्तिशयिनुमद्ति। शचयतिशयसाप्येतेनैव सङ्घत्। यथा हि खलु कस्य-नित् पुरुर्पासद्यासाधारणेन तदानरणेन विधीयमाना सुतिः सर्वेभ्यः नुत्यन्तरेभ्यो विशिष्यने तथा जगतः पितृचरणस्य भगवतो ब्रह्मणो विश्वजगदुःसचिकर्मणा विश्वीयमाना ग्नुतिरिष ग्नुत्यन्तरेभ्यो विश्वेभ्योऽति-रिन्यतं । भगवतनस्य नुत्या च मनुष्याणां दुरितनिवृत्तिरवश्यम्भाविनी, नान्ति कस्याप्यत्र किञ्चिह्नमत्यम् । अतएव तृचमेतत्स्कं यथाऽधमर्पणेन-पिंणा दृष्टस्वाद्यम्पर्णानिति सगास्यायते तथा भगवत्नुत्वतिशयभाक्त्वेन पर्नार्थतोऽचमर्पकत्वाद्व्यघमर्पणमिति व्याख्यायते । अघमर्पणसूक्तस्यास्य सर्वादामिमपैकरवं च विस्पष्टं सस्तरे भगवता मनुना "यथाऽश्वमेधः ऋतुराद् सर्वपापापनोदनः। तथाऽघमर्पणं स्कं सर्वपापा-पनोदनम्" (गनु० ११।२६०) इति । यस्य खलु सर्वपापापनोदन-सामध्ये, तस्यास्त्युपास्यव्रधावर्भनसामध्येमिति तु किमु वक्तस्यम् । अतो नियमतोऽनेन तृचेन प्रतिपदानुचरमन्त्रेण पूर्वसुपास्यं बद्ध स्तोतव्यम् ॥५॥ खपास्यव्रणस्तवनं प्रावर्तिष्ट । सम्प्रति प्रार्थनं प्रवर्तिप्यते । तस्पृत्तै मनसा परिकम्य सर्वतो द्रष्टत्यं किं मे नास्ति यदर्थ मया प्राधितव्यम्। निह स्वमदृष्ट्वा प्रार्थनं युक्तम् । मा नामान्यथा प्राप्तार्थमेव प्रार्थनं प्रवृत्तत् । तसात् प्रथमं स्वस्य मनसा परिक्रमणमावश्यकम् । मनसा परिक्रमणमं च स्वस्याप्रतो दक्षिणतः पृष्ठतो वामतोऽधस्तादुपरिष्टादात्मना परिक्रमणम् । ब्रह्मोपासनकर्मणि चास्मिन् सन्ध्याकर्मणि सर्वाभ्यो दिग्भ्यः पूर्वा दिक् प्रशस्यते, यत्र किल भगवान् स्र्यः प्रतिदिनमुद्यमासादयति । "प्राची हि देवानां दिक्" (शतप० ३।१।१।२) इति श्रुतेः । सैव चास्योपासकस्य सन्ध्याकर्मानुतिष्ठतोऽयतो दिक् । तत्परिक्रमणे विनियुक्तस्य मन्त्रस्थवं पाटः—

"प्राची दिगग्निरधिपतिरसितो रक्षिताऽऽदित्या इपवः । तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रक्षित्रभ्यो, नम इपुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु । योऽसान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मस्तं वो जम्भे द्ध्मः"॥ ६॥ (अधर्व० ३१२७११)

प्राची=पूर्वा, दिक्=दिशा, अग्निः=अग्नणीर्जगद्धुरुरिश्वरः, अधि-पतिः=सामी, असितः=सर्वसाच्छुओ ज्ञानप्रकाशः, रिक्षता=रक्षकः, आदित्याः=अपत्ये ण्यः, जगित्पतुरादित्यस्थेश्वरस्य पुत्रा विद्वांसः, इषवः=नाणाः, नमः=नमस्कारः, एभ्यः=बहुवन्ननमादरार्थम्, पूर्व-दिगिषष्ठितेभ्योऽधिपतिभ्यः=सामिभ्यः, नमः=नमस्कारः, रिक्ष-तृभ्यः=रक्षकेभ्यः, नमः=नमस्कारः, इपुभ्यः=ग्राणेभ्यः, नमः= नमस्कारः, एभ्यः=एतेभ्यः सर्वभ्योऽस्तु=लोडधीष्टे, भवतु । यः= दुष्टभकृतिर्यः, अस्मान्=ऋजुपकृतीनसान्, द्वेष्टि=वाधते, यं=दुष्ट-पकृतिं यं, वयम्=ऋजुपकृतयो वयं, द्विष्ठमः=नाधामहे, तं=दुष्ट-पकृतिं तं, वः=युष्माकमधिपतीनां, जम्भे=स्वदनहेतुरास्थान्तर्गतो दन्त-विशेषो जम्मः, तत्र दृष्टमः=पक्षिपाम इत्यर्थः।

यसां दिशि खल्ल सूर्यः प्रागञ्चति प्रथमं प्राप्तोति पूर्वमुदेति, सा प्राची दिगिति व्यपदिश्यते । यत्रैतदुदाहृतं भवति "आदित्यसंयो-गाद् भूतपूर्वोद् भविष्यतो भूताच प्राची" (वैशेषि० २।२। १४) इति । सैव पूर्वा दिक् । सन्ध्याकर्मण्युपविष्टस्य च सैवाग्रतो

दिक् । अमे नाभ्युदयाय निःश्रेयसाय च संसारगार्गगन्तृणामयणीराव-रयकः । यः किरु सुगमं मार्ग दर्शयेत्, अरिष्टेम्यः पापेभ्यश्च महतीं रक्षां विद्रभ्यात् । न न नगहुरुगीश्वरं विहाय कश्चिद्नयोऽभ्युद्याय नि:-े क्षेयसाय च तुष्यं द्र्शियतुमीष्टे, पाषेभ्योऽरिष्टेभ्यश्च महतीं रक्षां विधातुं क्षमतं । अरुपङ्खेनारुग्यक्तिन्त्रेन चायोग्यत्वात् । जगदुरुरीश्वरस्तु तवान्यः । यरकारणमन्ति स सर्वज्ञः, अस्ति च सर्वशक्तिः । यत्रैतदा-गातं भवति "यो विश्वाऽभिविषद्यति सुवना सं च पद्यति" (ऋ॰ शदशद) ''विश्वान्यस्मिन् सम्भृताऽघि बीर्घ्या'' ( इड० २।१६।२ ) इति । शृयते चात एव भगवतस्तरागद्रभगुदयाय निःश्रेयसाय न गुगथप्रदर्शनस पापानागरिष्टानां च निवर्तनस्य प्रार्थ-नग्। "अग्ने! नय सुपथा राये अस्पान् विश्वानि देव! वयु-नानि विद्वान्। युयोध्यम्मज्ञुद्धराणमेनो भ्यिष्टां ते नम-डिस्त विधेमं (यजु० ४०।१८) इति । स एप सर्वासां दिशाम-िषपतिर्भवत्रप्यमणीत्वगुणेन प्राच्या दिशोऽधिपतिर्भिर्दिश्यते "प्राची दिगमिरिधपतिः" इति । यत्कारणं तत्र तद्दुणोऽधिपतिरपेक्ष्यते । अग्निरित्यस चामणीरथीः सर्वेसम्मतः । यत्रेतदुदाह्तं भवति "अग्निः कस्मात्! अग्रणीभेवति" (निरुक्त० ७११) इति। सैकिकः चुनु सर्वे। sत्रणीरमिना प्रकाशेन सुगमं मार्ग दर्शयन् पृष्ठगामिनीनां सर्वीसां मजानामितन्ततो नाणप्रक्षेपेण पापेभ्योऽरिष्टेभ्यो रक्षां विद्धाति, नाण इति शतान्तमात्रोपलक्षणग् , जगद्वरुरीधरस्तु ज्ञानेन प्रकाशेन सुपथं प्रकाशय-त्रितन्तनः प्रसुतेर्वाणकरेपविद्वद्भिः प्रष्टगामिनीनां सर्वीसामारमीयप्रजानां पापेम्योऽरिष्टेभ्यो रक्षां सम्पादयति । तदिदं लोकेन सामान्यम् । लोकेऽिमना प्रकादोन समो भवेन् कदाचिन् कश्चित् प्रकाशो, ज्ञानप्रकाशेन समस्तु न कश्चित् प्रकाशो विचते । लोकोत्तरत्यात् । तदिदमवचोतथितुमेव ज्ञान-प्रकाश इत्यप्रयुज्य तत्स्थानेऽसित इति प्रयुज्यते । भाखरः प्रकाशः सितः । तस्य नवा बहुत्रीहिः समासः । यत्समः कश्चित् भास्तरः शुभ्रः प्रकाशो न विद्यते सोऽयमसितो ज्ञानप्रकाश इत्यर्थः । मनुष्याणां

रक्षकं ज्ञानमिति निर्विवादम् । तच रक्षाविधौ यथाविधि प्रसारमपेक्षते यथा बाणः प्रक्षेपम् । तत्प्रसारकाश्च विद्याचुश्चवो विद्वांसस्तपस्विनः । नहि तैर्विना पारमेश्वरं ज्ञानं प्रजास सर्वत्र कथिञ्चत् प्रसतिं लभते । विद्वांसश्च भागवतज्ञानप्रसारकत्वान्मनुजान्तरापेक्षया विशिष्टाः । अतएव भगवन्त-स्तेऽत्रादित्यनाम् वाणा इत्युपदिश्यन्ते "आदित्या इपवः" इति । आ-दित्यो जगद्धरुरीश्वरः "तदेवाभिस्तदादित्यः" (यजु० ३२।१) इति मन्त्रवर्णात् । आदत्ते परिष्वजते पापिनोऽपि शरणागतान् जनानिति वा योगात्। यत्रैतत्समृतं भवति "मां हि पार्थ ! न्यपाश्रित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । स्त्रियो चैज्यास्तथा ज्ञाहास्तेऽपि यान्ति पराङ्गतिम्" (गीता० ९।३२) इति । तस्य पुत्रा आदित्याः । ते के स्युः तज्ज्ञानप्रसारकास्तत्रभवन्तो विद्वांस इत्याचक्ष्महे । यद्यपि सर्वे वयं यृयं भगवतो नगद्भरोरादित्यसेश्वरस्य पुत्राः "शृण्वन्तु विश्वे अमृतस्य पुत्राः" ( ऋ॰ १०।१३।१ ) इति मन्त्रवर्णात्, तथापि ब्रह्मवर्चसिनो भगवन्तो विद्वांस एव यथार्थतस्तत्पुत्राः समाख्यातुं शवयन्ते नासादादयो हतत्विषः किङ्कराः परभृताः । पितापुत्रयोः सारूप्यस्यावश्यकत्वात् । सारूप्यं च तेजसा विद्यया न भूभारहेतुना शरीरधारणमात्रेण । यद्वा विश्वजननी म्रियमदितिः। यत्रैतच्छुतं भवति "इयं वै पृथिन्यदितिः" (शतपथ० ५।३।५।३७) इति । "इयं वा अदितिः" (तै० सं० ३। २।६) इति च। तस्याः पुत्रा आदित्याः "दिस्यदिस्यादिस्यपत्युत्तरप-द्वात्" (अष्टा० शशा८५) इति पाणिनिसारणादपत्ये ण्यः। यथा हि लोके तत्रभवन्ती जननी विद्याशौर्ध्यदीत्या दीप्यमानैस्तनवैर्गरिमाणमा-श्रयन्ती सर्वत्र पोपूज्यते तथा विश्वजननी मूमिरपि वीरकर्ममिविद्वद्भिः पुरुषसिंहैरात्मजैर्महिमानमनुभवन्ती सर्वथा मामह्यते । किं नु नामेहास्ति चित्रम् । यस्यां भूमौ वीरकर्माणो विद्वांसो न प्रजायन्ते सा भारवाहकैः किङ्करै: पुत्रवती भवनत्यिप कृशतनूर्भुजप्या इव पूजावेलायां क स्थानं विन्दते । पुत्रैरेव हि विद्यायां वीरकर्मणि चादित्यवद्देदीप्यमानैः सर्वत्र जनन्या इव जनमस्मेरपि सत्कारः। तसादादित्यस्य भगवतो ब्रह्मणः पुत्रत्वा-

दितेर्वो विश्वजनन्याः पृथित्र्याः पुत्रत्वादादित्या विद्वांस इति साधु निर्दृ-गहे । ते च भगवन्तो भागवतज्ञानप्रचाराय घोषेघोषे त्रामेश्रामे नगरेनगरे सर्वेषु च जनपदेषु यत्र तत्र प्रस्ताः स्युर्वाणा इव वाणा इति सर्वे संश्विष्टम्।

परिकम्यमानायामस्यां प्राच्यां दिशि भगवानिमस्त्रणीर्जगद्वरुरीश्वरोऽ-पिपतिः, रक्षको ज्ञानमकादाः, इपवस्तव्यसारका विद्यादीस्या देदीप्यमाना बादित्यान्तत्रभवन्तो विद्वांसः । ते सर्वे महामहिमत्वान्नमस्कर्तव्याः । तान् नगस्कुरुते "तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यः" इत्यादिना । नगस्कारे वहुवचनगादरार्थम् । आदरणीयेषु प्रायेण सर्वत्र वहुवचनं प्रयुक्षते प्रयो-क्तारोऽभिजाताः । अत्रापि तथाप्रयोगो नाननुरूपतामालम्बते । नमस्कृत्वा किञ्चिदावस्यकतुपस्यापयति "योऽस्मान् द्वेष्टि" इत्यादिना । यच्छ-द्येनात्र दुष्टप्रकृतिः पुरुपविद्येषो गृह्मते, यः किल जगद्गुरुमीश्वरं न विश्वसिति, वैदिकं धर्भ च नानुतिष्ठति, वैदिकधर्मकाँश्च निप्प्रयोजनं सततं त्राधते । यत्कारणमन्यत्रापि द्विपतस्तस्य शिक्षाभिप्रायेणाधःपातः प्राणदण्डश्रार्थ्यमानः शोशृत्यते "यो नो द्वेष्ट्यधरः स स्पदीष्ट । यमु द्विष्मस्तमु प्राणो जहातु" (ऋ० ३।५३।२१) इति । तथा रुद्राणां जन्मे निक्षेपोऽपि साक्षात् "यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेपां जम्मे द्ध्मः" (यजु० १६।६४) इति । स यथाऽकिश्चिहु-द्रिवेदिकान् जनानभीद्णं द्वेष्टि तथा वैदिका जनाः समावतो द्वेपम-कुर्वाणा अपि तदुष्टप्रकृतिं पुरस्कृत्य नृत्तमेष खीयामिमां प्रकृतिं परित्यनेद जगद्रुक्मीश्वरं च विश्वसेदित्यन्तर्बुद्धयस्तं प्रद्विपन्ति । तत्र फलमदृष्ट्वा चान्ततो दण्ड एव दुष्टप्रकृतीनां जनानां दुष्टप्रकृतिपरित्यागे परमोपायो नान्यः कश्चनेति सनातनीं पद्धतिमनुसरन्तो भागवतं दण्डं शरणमृच्छन्ति "तं वो जम्मे दृध्मः" इति । यो हि यस्याधिपत्ये वर्तते स तेनैव वण्ड्यः शिक्षितुं नान्येन केनचिदिति युक्तं दुप्टपकृतेत्तस्य शिक्षार्थे भगवतोऽधिपतेर्दण्डस्य शरणीकरणम् । मुखान्तर्गतो दन्तविशेषो जम्भः । तत्र तत्रक्षेपः शिक्षाभिप्रायेण न खादनाभिप्रायेण । शिक्षा पुनः किञ्चि-चवणेन स्यात् खादमेन वा भवेत खतन्त्रस्तत्र सर्वथाऽधिपतिर्धीमान् ॥६॥

प्राच्या दिशः परिक्रमणं व्यधायि । सम्प्रति दक्षिणस्याः क्रमः। दक्षिणेन परिक्रमितव्यमिति नियमात् । तत्रैवं विनियुक्तमन्त्रः पट्यते—

"दक्षिणा दिगिन्द्रोऽधिपतिस्तिरश्चिराजीरक्षिता पितर-इषवः। तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रिक्षित्रभ्यो, नम-इपुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु। योऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विप्मस्तं वो जम्भे दुध्मः"॥ ७॥ (अवर्ष० ३१२७१)

दक्षिणा=दक्षिणतोऽवस्थिता पृत्रीभिमुखस्य दक्षिणहम्ने वर्तमाना, दिक्=दिशा, इन्द्रः=सर्वेश्वर्यवानीश्वरः, अधिपतिः=खामी, तिर-श्चिराजिः=नानाजातीयकर्माशयो, रिक्षिता=रक्षकः, पितरः=कर्मिणः, इषवः=वाणाः। तेभ्यो नमः सर्व पृत्रवत्।

मुखसम्बन्धिनी खल्ल पाची दिक् । यत्कारणं सा मुखस्याथे वर्तते । दक्षिणहस्तसम्बन्धिनी च दक्षिणा दिक्। यस्कारणं सा दक्षिणहरते विद्यते। अवाचीति चास्या एव नामान्तरम् । यत्कारणमस्यामवागञ्जति भगवान् स्र्यः । अवागिति मध्याह्नस्य वचनम् । मुखस्य ज्ञानेन सम्बन्धो दक्षिण-हस्तस्य चैश्वर्थेण । यत्कारणं मुखेन ज्ञानं सम्पाद्यते दक्षिणहस्तेन चेश्व-र्यम् । तसैव कर्मण्यधिकारात् । ज्ञानश्चर्ययोश्च पृर्व ज्ञानं सम्पद्यते पश्चादैश्वर्यम् । तत्पौर्वापर्यसम्बन्धस्य निश्चितत्वात् । अतएव प्रथमं प्राच्या दिशोऽयणीर्जगद्धरुः सर्वज्ञेश्वरोऽधिपतिरुपदिश्यते, तदनु चास्या दक्षिणस्या दिशः सर्वैश्वर्य्यवानीश्वरः। सोऽयं दिशोरिषपत्यो रक्षकयोध परसारसम्बन्धः । यथा ह्यत्रण्यः पुरतः खलु सर्वदा ज्ञानेन भवितव्यं, तथैश्वर्यवतः पुरतः सर्वदा कर्मणा वर्तितव्यम् । यत्कारणं कर्मणैव सर्वदा सर्वत्र सर्वमैश्वर्यमर्ज्यते रक्ष्यते च । निह कर्माकुर्वन् कश्चिदेश्वर्यम-र्जितुं रक्षितुं वा शकोति । मनुपुत्राणामसाकं च कर्मेव सर्वस्थश्वर्य्यस्यार्जकं रक्षकं च सततमिति निर्विवादम् । अतएवाह भगवान् वेदः "कुर्वन्नेवेह कमीण जिजीविषेच्छत्र समाः" (यजु० ४०१२) इति। "नियतं क्करु कर्म त्वं कर्म ज्यायो इयकर्मणः। शरी- रयात्राऽपि च ते न प्रसिध्येदकर्मणः।" (गी० ३।८) इति च भगवान् कृष्णः । ऐश्वर्यस्य नानाविषत्वात् तदर्जनरक्षणहेतु-कर्मापि नानाविधम् । देतुमन्नानात्वे देतुनानात्वस्योचित्यान् । अतं एव गन्ते कर्माप्रयुज्य तत्शाने नानाजातीयकर्माश्ययवचनस्तिरश्चिराजि-शदः प्रयुज्यते । स च वहुत्रीहिसमासेन समस्तः । तत्र तिरश्चिशदो नानाजातीयवचनः । यत्रैतच्छुतं भवति "पृयुं तिरश्चा वयसा वृहन्तम्" (ऋ॰ २।१०।४) इति । तिरश्चा=नानाजातीयेन, चयसा=अनेन, वृहन्नं=प्रवृद्धं पृथुं चासिम् । राजिशद्ध श्रेणिवचनः प्रसिद्धः । अन्यपदार्थः कर्माशयोऽत्रेध्वर्ययोगात् समधिगम्यते । नियत-सन्यन्थान् । कर्गाशयः कर्मेति चात्रानर्थान्तरम् । तच्च नानाश्रेणिकं दृष्टचरं नापलपितुं शक्यते । तथा च तिरश्चयो नानाजातीया राजयः श्रे-णयो यस्य कर्माशयस्य, स तिरिश्चराजिनीनाश्रेणिकः कर्माशय इति सुनि-प्पन्नम् । तस्यतस्य कर्माशयस्य वाणाः पितरः=कर्मिणः, तैरेव कर्म-प्रचारसिद्धेः । पितृशद्ध कर्मिवचनोऽतिरोहितः । "द्वे सृती अशू-णवं पितृणामहं देवानामुत मर्त्यानाम्" (ऋ०१०।८८।१५) इति मन्त्रवर्णात् । मर्त्यानां=मनुप्याणां ये पितरः=कर्मिणः, ये उत= च देवाः=उपासकाः, तेषां हे मृती=पितृयानाख्यां देवयानाख्यां च चृतिमहमशृणविमिति मन्नवर्णार्थः । यथा हि प्वेत्र खलु सर्वज्ञस्य जगहुरो-रमण्योऽधिपतेर्ज्ञानेन सम्बन्धः, ज्ञानस्य च तत्प्रसारकैर्विद्वद्भिः, तथेह सर्वेश्वर्यवतोऽधिपतेः कर्मणा सम्बन्धः, कर्मणश्च तत्रसारकैः कर्भिभि-रिति न किञ्चिदसंशिष्टम् । तेभ्योनमःप्रभृति सर्वे पूर्ववद् व्यास्येयम्॥७॥

परिकान्ता दक्षिणा दिक्, अथ प्रतीची दिक् परिक्रमणीया । कम-प्राप्तत्वात् । तत्रास्य मन्त्रस्य विनियोगः—

"प्रतीची दिग् वरुणोऽधिपतिः एदाक्राक्षिताऽझमि-पवः। तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रक्षित्भ्यो, नम इपुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु। योऽस्मान् द्वेष्टि, यं वयं द्विष्मस्तं वो जम्भे द्धाः॥ ८॥ (अथवै॰ ३१२७१३) प्रतीची=पश्चिमा पृष्ठभागस्था, दिक्=दिशा, वरुणः=जीवनप्रदेश्वरः, अधिपति:=स्वामी, पृदाकुः=प्राणः, रक्षिता=रक्षकः, अनम्= अन्नादं न्नीहियवादिकम्, इषवः=वाणाः । तेभ्यो नमः संवै पूर्ववत् ।

या हि दिक् पूर्वाभिमुखस्य पृष्ठभागे वर्तते सा प्रतीचीति व्याख्या-यते । प्रातिकूल्येनाञ्चति प्रामोति सूर्य्योऽस्यामिति तद्युत्पत्तेः । प्राच्या-मुदयः, प्रतीच्यामस्तमय इति प्राच्यपेक्षया प्रतीच्यां प्रातिकृल्यम् । एतामेव दिशं पश्चिमेति व्यपदिशन्ति दिग्विदः कोविदाः। सायया परिक्रमायामपेक्ष्यते दक्षिणदिगनन्तरं, तथैश्वर्य्यानन्तरमपेक्ष्यते जीवनम् । यत्कारणं जीवने सत्येवैश्वर्यमुपभोक्तुं शक्यते । निह कश्चिदजीवन्नेवैश्व-र्घ्यमुपभोक्तं शक्तोति । भवति वा तस्मिन् जीवनं न काङ्क्षति । जीवन-वहा नाडी च पार्षिकं मेरुदण्डमधिवसतीति योगविदां परामर्शः । को नु नाम योगतत्त्वं विदन् पृष्ठस्थं मेरुदण्डं जीवनाधिष्ठानं नानुमन्यते । जगद्गुरुरीश्वरश्च जीवनदाता सुप्रसिद्धः । यत्रैतदाम्नातं भवति <sup>''</sup>य आत्मदा बलदा यस्य विश्व उपासते" (ऋ॰ १०।१२१।२) इति । जीवनवहनाड्या च जीवनदातुरीश्वरस्य साम्मुख्यमावश्यकम् । तस्मिन् सत्येव जीवनातिशयसम्भवात् । तदिदमभिलक्ष्येव पृष्ठमाजोऽस्याः प्रतीच्या दिशो जीवनप्रदेश्वरोऽघिपतिर्निर्दिश्यते "वरुणोऽधिपतिः" इति । वरुण इत्यस्य जीवनाय वरणीयोऽर्थः । यत्रैतदाम्नातं भवति "अहेळमानो वरुणेह बोध्युरुशंस! मा न आयुः प्रमोषीः" (ऋ०१।२४।११) इति । जीवनाय च जीवनदातैव सर्वदा वेत्रीयते नान्यः । तसाद्युक्तस्तत्र तन्निर्देशः ।

यथैश्वर्यस्य कर्मणा सम्बन्धस्तथा जीवनस्य प्राणेन सम्बन्धः । यावद् ह्यस्मिन् शरीरे प्राणस्तिष्ठति तावज्जीवनं, प्राणाभावे च जीवना-भावः । तदनेन जीवनस्याश्रयः प्राण इति निश्चितम् । आश्रयः सर्वत्र रक्षको भवति, रक्ष्यश्चाश्रित इति नियमः । जीवनमाश्रितम्, आश्रयः प्राणः । अत एव मन्त्रे जीवनवतामसाकं रक्षकः प्राण उपदिश्यते "एदाक्र्रस्तिता" इति । एदाक्ररिति प्राणस्य नाम । यत्रैतदाञ्चातं

भवति "पृदाकुसानुर्यजतो गवेषण एकः सन्निभ भूयसः" (ऋ० ८११०११५) इति । पृदाकुसानुः=प्राणवत्सम्भजनीयः । यजतः=यप्टव्यः । गवेषणः=मोक्षस्रुखस्य संसारस्रुखस्य च प्रापिता दाता, मोक्षस्रुखाय गवेपितव्योऽन्वेष्टव्यो वा, अभि=अभिभवति, भूयसः=वहृत् शत्रृत् । प्राणो हि पीड्यमानः कदाचित् कुत्सितं शब्दा-यत इति योगादिष सम्पद्यते निःसंशयमत्र पृदाकुः प्राणः ।

यथा हि रक्षकः खल्ल रक्षाविधाने नियमेनेषूनपेक्षते, ज्ञानं वा विदुषः, कर्म वा कर्मिणः, तथा प्राणोऽन्नमपेक्षते । नह्यसाविष्वाद्यभावे रक्षकादि-वदनाभावे कथश्चिद् रक्षां विधातुमीष्टे । अस्ति च रक्षकादिनेष्वादिवद-त्रस्य प्राणेन सम्बन्धः श्रुतिसिद्धः "स तपस्तस्वा मिथुनसुत्पाद्यते प्राणं च रियं च" (प्रक्षो० १।३) इति । रियम्=अन्नम् । "अन्नं हि प्राणान् विभक्तिं (शतपथ० ८।१।३।१) "प्राणो वा अन्नम्" (तै० २।७) इति च । प्रशस्तं नूनं सर्वेभ्योऽनेभ्यः प्राणस्य रक्षकं त्रीहियवादिकमन्त्रम् । अतएव समाम्रायते भगवति वेदे "अध्व-र्थ्यवो! यो दिन्यस्य वस्तो यः पार्थिवस्य क्षम्यस्य राजा। तमूर्दरं न पृणता यवेनेन्द्रं सोमेभिस्तद्पो वो अस्तु" (ऋ॰ २।१४।११) इति । हे अध्वर्ध्यवः! यो दिव्यस्य यः पार्थिवस्य क्षम्यस्य च वस्वः=वसुनो राजा, तमिन्द्रमूद्रम्=आवपनं न=इव यवेन=त्रीह्यादेरुपलक्षणमेतत्, त्रीहियवादिनाऽनेन सोमेभिः=सोम-रसैः पृणत=पूरयत, तद्पः=तदिदं कर्म, वः=युष्माकमस्तु=भवतु सार्वदिकमिति समाम्नातमन्त्रपदार्थः । तसादिह रक्षकस्य प्राणस्येषवो त्रीहियवादिकमन्नमिति युक्तमभिहितं भवति नायुक्तम् । तेभ्योनमःसर्वे पूर्ववद् व्याख्यातं वेदितव्यम् ॥ ८॥

प्रत्यग्दिगनन्तरमुदीची दिक् परिक्रम्यते । क्रमप्राप्तत्वात् । तत्र चैष विनियुक्तमन्त्रपाठः—

"उद्गिची दिक सोमोऽधिपतिः खजो रक्षिताऽशनि-

रिषवः। तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रक्षितृभ्यो, नम इषुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु । योऽस्मान् द्वेष्टि, यं वयं द्विष्मस्तं वो जम्भे द्रध्मः"॥ ९॥ (अथर्वे॰ ३१२ण४)

उदीची=वामहरतेऽविश्वता, दिक्=दिशा, सोमः=िषयदर्शनः, अधिपतिः=लामी, स्वजः=सं शरीरं, तज्जनियता चरमो धातुः, रिक्षता=रक्षकः, अश्वानिः=त्रक्षचर्यम्, इपवः=त्राणाः, तेभ्योनमः सर्व पूर्ववत्।

यस्यां दिशि भगवान् विवस्तानुदगञ्चति दूरमूर्ध्व प्राप्तोति सा दिगुदी-चीति संज्ञायते । दिगन्तरापेक्षयोध्वंतरत्वादुत्तरा, वामहरते भवाद् वामा चैपैव दिग् प्रतिज्ञायते । उत्तरा=उच्चतरा, वामा=मनोहरा पियदर्शना चेति त्रयं समानार्थम् । अस्ति च दिगन्तरापेक्षयोदीची दिगुचतरा प्रिय-दर्शना च सर्वानुभवसिद्धा । नहि मनुजो भवति तिस्रयदर्शनतां च नानु-भवतीत्युदाहर्तुं शक्यते । यथा च दिक् प्रियदर्शना तथा तत्त्वामिनाऽपि प्रियदर्शनेन मनितव्यम् । अनुरूपसम्बन्धस्यौचित्यात् । नहि दिक् प्रिय-दर्शना स्यात् सामी च तस्याः प्रियदर्शनो न भवेदिति कथश्चित् संश्लि-ण्यते । योऽमणीर्विद्यते, वर्तते चेश्वरो जीवनदाता च, स प्रियदर्शनोऽपि स्यादिति वहु सुसम्बद्धमवलोकामहे । यस्य कृपया किलार्याः सवीसां प्रजानामग्रण्यः, सर्वासां प्रजानामीश्वराः सर्वासां प्रजानां जीवनदातारः, सर्वासां प्रजानां प्रियदर्शना अभूवन् , भविष्यन्ति च, स जगद्रुरुरीश्वरः सर्वास दिशु वर्तमानो भवन्नप्रणीर्भवनीश्वरो भवन् जीवनदाता, प्रियदर्शनो न भवेदिति न कस्यचिदन्तर्ह्दयस्य मनो मन्यते । अग्रणीत्वादिभिः पियदर्शनतासमवायस्यावस्यम्भावित्वात् । समवाये चोदाहरणमार्घ्यकुल-नन्दनः पुरुषव्याघ्रो राजिंवर्यः खळु पाञ्चनदः श्रीगुरुगोविन्दमृ-गेन्द्रः, साक्षात्क्षत्रश्रीरार्य्यकुलिदवाकरो मनुजपञ्चास्योऽतुलपतापो वा श्रीमान् प्रतापो नरेन्द्रः, सनातनधर्ममूर्तिरखिललोकवन्द्यो मर्य्यादापु-रुषोत्तमो वा जानकीवल्लमो भगवान् रामचन्द्रः प्रव्यक्तम् । अतो युक्तः

पियदर्शनायास्तस्या उत्तरस्या दिशोऽधिपतिरिष पियदर्शनः। तदिदमनुसन्धायेवोच्यते "उदीची दिक् सोमोऽधिपतिः" इति। सोमः=
पियदर्शनो जगद्वरुरिधरः। यत्रैतदान्नातं भवति "ये पाकर्शासं विहरन्त एवेर्ये वा भद्रं द्ययन्ति सुधाभिः। अह्ये वा तान्
प्रददातु सोम आ वा दधातु निकंतरुपस्थे" (ऋ० ७।
१०४।९) इति। ये दुष्पकृतयो मां पाकर्शासं=परिपकवचनं सत्यभाषिणमेवेः=एवकैः प्राप्तव्येत्तियत्तरकामेहेतुम्तैर्विहरन्ते=विशेषेण
हरन्ति परिवदन्ति, ये वा सुधाभिः=धनधान्यादिहेतुकैर्वेलैभेद्रं=कल्याणवर्तिनं मां द्ययन्ति=दुष्टं कुर्वन्ति, तान् सर्वान् सोमः=िषयदर्शनो
भगवानीश्वरोऽह्ये वा=सर्पाय वा प्रदत्ततु निकंतः=पापदेवताया
उपस्थे=उत्सक्षे वाऽऽदधातु=पक्षिपत्वत्यर्थः।

प्रियदर्शनः खलु सर्वो वीय्येण भवति । वीर्य्याभावे प्रियदर्शनताया अभावात्। निह वीर्य्यं न विद्यते अस्ति च प्रियदर्शन इति कचिदी-ध्यते । नृतं रूपं लावण्यं च सर्वे सर्वत्र वीर्य्यनिवन्धनम् । न्यूनमुच्यते यदिदं देशगौरवं जातिगौरवमात्मगौरवं च, तत्सर्वे वीर्घ्यकारणकम् । वीर्घ्यवन्तो हि देशगौरवं जातिगौरवमात्मगौरवं च सततं रक्षितुं प्रकल्पन्ते न वीर्य्यहीनाः कापुरुपाः । मनुवंशजाश्चात्मतो जातितो देशतः खवीर्य्यगुप्ताः प्रसिद्धाः । यत्रेदमाह कालीदासोऽपि रघुवंशे "स्ववीर्यगुप्ता हि मनुप्रसृतिः" इति । तदिदं नीय्यै यथेह तयाऽमुत्र रक्षकं समानम् । अतएवोच्यते "स्वजो रक्षिता" इति स्वजः=चरमो धातुर्वीर्घ्यम् । जनयति सं शरीरं, जायते वा शरीरा-त्सादिति तद्युत्पत्तेः । भवति चान्नादिपरिपाकेण शरीराद्वीर्योत्पत्तिः, वीर्च्याद्वा शरीरोत्पितिरिति लोकवच्छुतिसिद्धम् "रेतसः पुरुषः" (ते० २११) इति । तस्यैतस्य वीर्य्यस्य पियदर्शनतापयोजकत्वं चाम्ना-यते साक्षाद् भगवति वेदे "ववासो न ये खजाः खतवस इषं खरभिजायन्त धूतयः" (ऋ० १।१६८।२) इति । वन्नासः= प्रियदर्शनाः । स्वजाः≔सजप्रयुक्ताः । सजो वीर्यम् । स्वतवसः=

वृंहितशरीराः । यथा वीर्घ्यस्य खजो नाम, तथाऽन्तिमधातुश्चरमधातु-रित्यपि नामान्तरं द्रष्टव्यम् ।

यथा हि रक्षकः प्राणः खलु रक्षार्थे शास्त्रदेशितं सत्त्ववहुरुं त्रीहिय-वादिकमन्नमपेक्षते, यत्रेतत् समान्नातं भवति "तं सग्नायाः! पुरो-रुचं यूयं वयं च सूर्यः। अञ्चाम वाजगन्ध्यं सनेम वाज-पस्त्यम्" (ऋ॰ ९।९८।१२) इति, तथा वीर्य्य शास्त्रदेशितं त्रस-चर्यमपेक्षते । तदभावे रक्षाविधानस्थाशक्यत्वात् । नहि यावद् यथाशास्रं ब्रह्मचर्यं नानुष्ठीयते तावत् स्वरूपेण सताऽपि रक्षकेण वीय्येण कथ-श्चिद् रक्षा विधातुं क्षम्यते । वाणस्थानापत्रं हि रक्षकस्य तस्य शास्रदेशितं ब्रह्मचर्यम् । तचात्राशनिशब्देनाभिधीयते "अश्रानिरिपवः" इति । अदानि:=त्रह्मचर्य्यम् । अश्यते संहन्यते शरीरमनेनेति तद्युत्पत्तेः। संहननकर्मणोऽश्रोतेरनिप्रत्ययः । संहननं सङ्घातोऽवयवानां दृढः संयोगः । यथाशास्त्रमनुष्ठीयमानो योऽनयवन्यूहदार्ख्येण शरीरमिदं वज्रोपमं निधत्ते सोऽशनिरिति तन्निष्कर्षः । अश्वोतेर्वा स्यात् खादनकर्मणोऽनिप्रत्ययः । यो रोगान् समस्तानश्राति रोगा वा समस्ता येनाश्यन्ते सोऽशनिरिति तत्र तद्युत्पादनम् । ब्रह्मचर्य्ये हि यथाशास्त्रमनुष्टीयमानमवयवव्यूहदार्ह्येण शरीरमिदं वज्रोपमं रोगान् समस्तानपहत्य रूपलावण्यसमन्वितं च विधत्त इति कस्य नापरोक्षम् । को नु नाम पुमान् चक्षुण्मान् भवन्नेतद् ब्रह्मचर्घ्य-माहात्म्यं प्रत्यक्षतो न पश्यति। वज्रोऽशनिरित्यपरो मार्गः। तत्रापि शरीरस्य वज्रभावे हेतुत्वाद् भवेदशनिर्वह्मचर्यं यथा शरीरस्य तेजस्विभावे हेतु-त्वादृ घृतं तेजः "तेजो वा आज्यम्" (ताण्ड्य०१२।१०।१८) इत्यादि-श्रुतिभ्य इत्यविरोधः । तेजः=शरीरकान्तिः । आज्यं=विलीनं वृतम् । हरयते च वज्रभावहेतुत्वनिबन्धनो घृतेऽशनिपय्यीयवज्रशब्द्पयोगोऽपि श्रुत्यन्तरेषु "घृतेन हि वज्रेणेन्द्रो वृत्रमहन्" (ऐतरेयन्ना० ४।९) "वज्रो ह्याज्यम्" (शतपथ० १।२।५।१७) इत्येवझातीयकेषु । यथा खळ ब्रह्मचर्ये शास्त्रविधानेनानुष्ठीयमानं शरीरमिदं वज्रभावमिन-

नयति, तथा सुरभिष्टतमद्यमानमिति सामान्यम् । तसादशनिर्वसचर्य-मिति सङ्गतं विवरणम् । तेभ्योनमःसर्वे पूर्ववद् व्याख्यातं द्रष्टव्यम् ॥९॥

उत्तरदिगनन्तरमधोदिक्कमः । तत्र विनियुक्तमन्त्रसेप पाठः---

"ध्रुवा दिग् विष्णुरिधपतिः कल्माषग्रीवो रिक्षता वीरुध इपवः। तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रिक्षतभ्यो, नम इपुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु। योऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मस्तं वो जम्भे द्ध्मः"॥ १०॥ (अवर्व० ३।२७।५)

ध्वा=निश्चला, दिक्=दिशा, विष्णुः=व्यापको जगद्गुरुरीश्वरः, अधिपतिः=लागी, कल्मापग्रीवः=आचार्यः, रक्षिता=रक्षकः, वीक्धः=छात्राः, इपवः=शणाः, तेभ्योनमः सर्वे पूर्ववत् ।

यस्यां दिशि प्रतिष्टाय प्राच्याद्याः सर्वा दिशः परिकल्प्यन्ते सा ध्रुवा दिगिति व्यवहारं भजते । यत्कारणं सा प्राच्यादिसर्वदिगपेक्षया निश्चला वरीवृत्यते । अत एवैनां वहृचाः प्राच्यादीनां सर्वासां दिशां मध्ये वर्त-मानान्मध्यमां, प्राच्यादिसँवेदिगपेक्षया प्रतिष्ठितत्वाच प्रतिष्ठां दिश-मानक्षते "तस्मादस्यां ध्रुवायां मध्यमायां प्रतिष्ठायां दिशि ये के च कुरुपश्चालानां राजानः सवशोशीनराणाम्" (ऐतरेयवा॰ ३९।१) इति । परिकल्पकानां मनुष्याणामधोभागे भवनाचेंपेवाधोदिगिति व्यपदेशं लभते। देशो दिगिति चैकोऽर्थः। सम्प्रति राज्यश्रीभुजामाङ्गलानामाङ्गलो नामाभिजनो ध्रुवा दिग् । यत्कारणं ते तत एव प्राच्याद्याः सर्वो दिशः परिकल्पयन्ति । मनुवंशजानामस्माक-मार्च्याणाञ्चार्घ्यावर्तो नामाभिजनो ध्रुवा दिग्। यत्कारणमसाभिरत एव प्राच्याद्याः सर्वा दिशः परिकल्प्यन्ते । साधुं सप्टीकियते स चैपोऽर्थः "तस्माद्स्याम्" इत्युदाहृतश्चतौ भाष्ये सर्ववेदभाष्यकर्त्रा सायणाचा-र्व्येण "मध्यमा=दिङ्मध्यदेशः । स प्राच्यादिभिः सर्वी-भिरपेक्षितत्वेन ध्रुवो भवति । तद्पेक्षयैव पूर्वा पश्चिमे-त्यादिव्यवहारः। स च देशः सर्वेषां वैदिकानामाश्रयः" इति । येषां च या काचिद् ध्रुवा दिक्, ते तत एव विद्यया वाणिज्येन राजलक्ष्म्या च सोत्साहं सर्वो दिशो व्याश्चवते । नहि येषां जापानाभिजनो नाम घ्रुवा दिक्, ते कदाचिदार्य्यावर्ततो विद्यादिभिर्निमित्तैः प्राच्याद्याः सर्वा दिशो व्याशितुं कल्पन्ते । तादृक्षव्यास्या च मनुष्याणां तिह्गेव व्याप्ताऽनुमन्यते । को नु नाम स्यात् सूक्ष्मद्दनपुमान् यः किरु पुण्यतमां तां व्याप्तिमतीं नानुमन्येत, यस्याः किल पुत्रनागाः प्राच्याद्याः सर्वा दिशो विद्यया वाणिज्येन राजलक्ष्म्या च सोत्साहं व्यामुवन्ति । यदा खळ दिग् व्याप्तिमती, तदा तत्स्वामिनाऽपि व्याप्तिमता भवितव्यम् । सारूप्यस्य सर्वत्र न्याय्यत्वात् । तदिदमालोच्यैवाम्नायते "विष्णुरंधिपतिः" इति । विष्णुः=व्याप्तिमानीश्वरः । वेवेष्टि सर्वे जगदिति तद्युत्पत्तेः । व्याप्तिमान् व्यापक इति च समानोऽर्थः । व्याप्तिं च तस्य सर्वत्रं श्रावयति वैदिकी श्रुतिः "स ओतश्च प्रोतृश्च विभूः प्रजासु" (यजु० ३२।८) इति। "नित्यं विसुं सर्वगतं सुसूक्ष्मम्" (मुण्डको० १।१।६) "अव्यक्तान्तु परः पुरुषो व्यापकोऽलिङ्ग एव च" (कठो० ६।८) इति च। सा चेयं व्याप्तिन तानद्रक्षितुं पार्य्यते यावत् कश्चि-दाचार्यों न भवेत् । आचार्य्य एव भगवतो जगद्धरोरीश्वरस्यासमदादेश्च मनुष्यवर्गस्य व्याप्तेः सर्वत्र रक्षिता । यत्र हि मनुष्यजातौ कश्चिदाचार्य्यो न विचते सा तूर्णमज्ञानेन व्यामोमुद्यमाना सर्वासु प्राच्याद्यासु दिक्षु विद्यादिनिमित्तेन सम्पादितामपि स्त्रीयां चिरन्तनीं व्याप्ति नाशयते, जगद्धरोरीश्वरस्य व्याप्तिं चैकपदे निह्नते । नद्येतदस्ति कस्यापि प्रज्ञावतो मनुवंशजस्याप्रत्यक्षम् । आचार्य्यो ह्येनां गाढमज्ञाननिद्रया प्रसुप्तां ज्ञानयष्ट्या-घातेन दैनन्दिनं प्रबोधयति, तद्याप्तिं च सर्वासु प्राच्याचासु दिक्षु यथा-शक्यं सम्पादयति, जगद्भरोरीश्वरस्य व्याप्तिं चा पृथिव्या आ च दिवो लोकाद्यवस्थापयति श्रद्धापयति चेति कास्ति मात्रयाऽपि नाम तिरोहितम् । किं बहुना यथा मनुष्याणामत्रणीभावे ज्ञानमावस्यकम्, ईश्वरभावे कर्म, जीवने प्राणः, प्रियदर्शनतायां च वीर्य्य, तथा भूमिमण्डले व्यास्याः सम्पादने रक्षणे चाचाय्येडिप्यावश्यकः। तं विना तत्सम्भवाभावात्।

सोऽयमाचाय्योंऽत्र कल्मापग्रीवशन्देन प्रतिपाद्यते "कल्मापग्रीवो रिक्ता" इति । कल्मापत्रीव इति समर्त्तं पदम् । द्विपदवहुन्नीहिः । तत्र कल्मापस्य पूर्वे रूपं कर्मासः । रेफस्य लः, सस्य पः, प्रपोदरादि-त्वात् । देशजात्यात्महितसाधनेषु कर्मसु सततमधिकारिणो जनानस्यति क्षिपति पेरयति यो भृतभौतिकगोचरोऽध्यात्मगोचरश्च शास्त्रजन्योऽनुभवः स कमीसः । अध्यात्मविद्या पदार्थविद्या चेति तन्निष्कर्षः । अनुमवः, मत्ययः, साक्षात्कारो निचेति चानशीन्तरम् । स चानुभवो श्रीवायां कण्ठे यस स कमीसभीवः । स एव रेफस्य लत्वेन सस्य पत्वेन च कलमाप-शीवस्तत्रभवानध्यात्मविद्यापदार्थविद्याकण्ठः साक्षाद्भगवतो जगद्भरोर्ब्रह्मणो म्रितराचार्यः । लोके खल गुक्करूप्णमिश्रिते वर्णे कल्मापशब्दः प्रायेण व्याख्यायते । यत्रैतदुदाहृतं भवति "शुक्रुगुणः शुक्कः, कृष्णगुणः कृष्णः, य इदानीसुभयगुणः स तृतीयामाख्यां लभते कल्माप इति" (महाभाष्य० १।२।३१) इति । तदनुरोधेऽपि कल्मापश्रद्धो न तावदाचार्य्यार्थतां विजहाति । यत्कारणं प्रकृतेस्तम-स्त्वेन तत्सम्बन्धिनी पदार्थविद्या कृष्णा, ब्रह्मात्मनोर्ज्योतिष्ट्वेन तत्सम्ब-न्यिन्यध्यात्मविद्या शुक्का, तदुभयमिश्रितविद्या च शुक्ककृष्णमिश्रितरूपव-दाञ्जस्येन कल्मापशब्दा घटते, नास्ति काचिदनुपपत्तिः । प्रकृतेस्तमस्त्वं ब्रह्मात्मनोज्योतिष्ट्रं च "उद् वयं तमसस्परि" ( ऋ० १।५०।१० ) इत्युपस्थानमन्त्रे व्याकरिण्यते । कल्मापष्रीवोऽन्विकापतिर्भगवान् शिव इति पाराणिकी वार्ता । तत्राप्याचार्थ्यः कल्मापयीव इत्यविरुद्धम् । तस्य तदृपत्वोपचारात् । अध्यात्मादिसर्वविद्याचार्यश्चोमापतिर्भगवान् शङ्करो लोकविश्रुत इति नोपचारानुपपत्तिः । शिवः शक्कर इति चैकोऽर्थः ।

कल्मापग्रीवोऽध्यात्मविद्यापदार्थविद्याचाय्यों रक्षकः । तस्य रक्षायै विद्यते वाणापेक्षा । आचार्य्यस्य च वाणारछात्राः प्रसिद्धाः । स हि सर्वे कार्य्य छात्रैरेव सम्पादयतीति को नु नाम न जानाति । येपामध्ययना- र्थमाचार्य्यस्य विविधं छादनं शीलं, तेऽन्तेवासिनरछात्राः । ते च महा- भागा मन्त्रे गुणसामान्येन वीरुव इत्युपादीयन्ते "वीरुध इषवः" इति ।

वीरुधः=छताः। यथा हि रसादानार्थं शाखिनं विविधं रुन्यन्ति छादयन्ति बीरुधो छतास्तथा विद्यादानार्थं तत्रभवन्तमाचार्य्यमन्तेवासिनइछात्रा इति गुणसामान्यम् । शौर्य्यकौर्य्यादिगुणसम्पन्नेषु क्षत्रियवीरेषु 
सिंहशब्दवद् विद्यारसादानार्थमाचार्य्यद्वमाच्छादनादिगुणसम्पन्नेषु छात्रेषु 
बीरुच्छब्दप्रयोग इत्यिभप्रायः । अस्तु वा साक्षाद् वीरुधश्छात्राः। 
रूपभेदेऽप्यर्थभेदाभावात्। समाम्नायते च "इदं जनास्तो! विद्य 
महद् ब्रह्म विद्ध्यति। न तत् पृथिव्यां नो दिवि येन 
प्राणन्ति वीरुधः" (अथर्व० ११३२११) इति। येन महता 
ब्रह्मणा=वेदेन वीरुधः=ब्रह्मचारिणश्छात्राः प्राणन्ति=जीवन्ति, 
ब्रह्म हि छात्राणां ब्रह्मचारिणां प्राण इत्याशयः, तन्महद् ब्रह्म यद् वदि
ह्यति=वदति, तदिदं जनासः=हे जना विद्य=य्यं जानीय, 
यरकारणं न पृथिव्यां नो दिवि तत्=तत्तुत्यं किश्चिद् विद्यत इति मन्त्रपदार्थः। तेभ्योनमः सर्वे पूर्ववद् व्याख्येयम्॥ १०॥

अथोर्ध्वदिक्कमः । तत्परिकमायामेष मन्त्रः पठितव्यः---

"जध्वी दिग् वृहस्पतिरधिपतिः श्वित्रो रक्षिता वर्षमिषवः। तेभ्यो नमोऽधिपतिभ्यो, नमो रक्षितृभ्यो, नम इषुभ्यो, नम एभ्यो अस्तु। योऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मस्तं वो जम्भे द्धमः"॥ ११॥ (अधर्व शरण६)

जध्वी=उपरिष्टाद्वर्तमाना, दिक्=दिशा, बृहस्पति:=बृहत्या वेद-वाण्याः पतिः, अधिपतिः=स्वामी, श्वित्रः=यज्ञः, रिक्षता=रक्षकः, वर्ष=बृष्टिः, इषवः=बाणाः, तेभ्योनमः सर्वे पूर्ववत् ।

या हि दिगुपरिष्टान्मूर्झी बोम्यते सोर्घ्वा दिगिति व्यवह्रियते । तस्या कर्ध्वत्वे च तत्वामिनाऽप्यूर्ध्वेन भवितव्यम् । यथायोग्यसम्बन्धस्य न्याय्य-त्वात् । कर्ध्वश्च वेदवाण्याः पतिरीश्वरः । यत्कारणं सा सर्ववाण्यपेक्षयोध्वी वरीवृत्यते।यत्रैतदुदाहृतं भवति "अनादिनिधना नित्या वागुतसृष्टा स्वयम्भवा । आत्रौ वेदमयी दिव्या यतः सर्वाः प्रवृत्तयः"

(मद्दाभार० १२।२३३।२४) इति । यस्य किल वाणिरूर्ध्वा स स्वय-म्ध्यं इति किसु वक्तव्यम् । सोऽयम्ध्यी चेदवाणिपतिरीक्षरोऽत्र बृह-सितशब्देन कीर्लाते "बृह्स्पतिरिधपतिः" इति । बृहत्या वेदवाण्याः पतिरीश्वरो इहस्पतिरिति शब्दार्थः । सोऽयं मन्त्रान्तरेणानुमन्यते "अस्मे थेहि रामनीं वाचमासन् बृहस्पने! अनमीवामिपराम्। यथा वृष्टिं जन्तनवे बनाव दिवो द्रप्सो मधुमाँ आवि-वेदा" ( ऋ० १०।९८।३ ) इति । यदा खलु वेदवाण्याः पतिर्वृह-रगतिरिभवित्तदा वदवाणिप्रतिषाद्यो यज्ञ एव रक्षको वक्तव्यः । यस्कारणं यज्ञार्थनेय सर्गादी वेदवाण्याः प्रादुर्भावः पापट्यते "अग्नि-वायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रग्न सनातनम् । दुदोह् यज्ञसिद्ध्यर्थ-मृरयजुःसामलक्ष्मणम्" (मनु० १।२३) इति । यज्ञस्य रक्षकत्वं धर्मत्वानिधिवादम् । अतएव स प्रजामात्रस्य सर्वेष्टकामधुक् सासार्घ्यते भगवद्गीतायाम् ''सह्यज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापतिः। अनेन प्रसविष्यध्वमेष वोऽस्त्विष्टकामधुक्" (गी० ३।१०) इति । धर्मां नृतं यज्ञ इति साक्षादान्नायते च भगवति वेदे "यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन्" (ऋ॰ १०।८०। इत्यादिभिर्मन्त्रवर्णः । स एप धर्मी यज्ञोऽत्र श्वित्रशब्देनोपादी-यते "श्वित्रो रिक्षता" इति । धित्र इत्यत्र "स्फायितश्चिवश्चि" ( टणा० २।१७० ) इत्यादिना श्वेततेरक्षत्ययः । यः स्वयं श्वेतः शुऋः शुक्को भवन् साश्रयं परं श्वेतते शुक्कीकुरुते स श्वित्र:=श्वेतः शुप्रः शुक्त इत्यर्थः । यज्ञो धर्मा निश्चितग्तावदेवंसभावः । यदाऽनुष्टीयते तदैव श्वेतः ग्रुश्रः ग्रुक्को जायमानः स्वाश्रयं नरं ग्रुक्कं विधत्ते । यत्रेदमाह सुनिवरो हारीतः "यज्ञेन लोका विमला भवन्ति यज्ञेन देवा असृत-त्वमामुबन्। यज्ञेन पापैर्वहुभिर्विमुक्तः प्राप्तोति लोकान-जरस्य विष्णोः" इत्यादिना यज्ञमहिमानसुपवर्णयन् । धर्मस्य शुक्कं रूपमधर्मस्य च कृष्णं सर्वसम्मतम् । अतएव धर्मे गुक्कपदम्धर्भे च कृष्ण-पदं प्रयुक्ते योगदर्शनकृद् भगवान् पतल्लिलः "कमी गुक्काकृष्णं

योगिनस्त्रिविधमितरेषाम्" (यो० १।७) इति । "चतुष्पदी खिल्वयं कर्मजातिः कृष्णा शुक्रकृष्णा शुक्रकृष्णा शुक्रकृष्णा शुक्रकृष्णा बहिः-कृष्णा चेति । तत्र कृष्णा दुरात्मनाम् । शुक्रकृष्णा बहिः-साधनसाध्या, (याज्ञिकानां)। तत्र परपीडानुग्रहद्वारेणैव कर्माशयप्रचयः । शुक्रा तपःस्वाध्यायध्यानवताम् । सा हि केवले मनस्यायत्तत्वादबहिःसाधनाधीना न परान् पीडियित्वा भवति । अशुक्राकृष्णा संन्यासिनां क्षीणक्रे-शानां चरमदेहानामिति । तत्राशुक्रं योगिन एव फल्सं-न्यासादकृष्णं चानुपादानात् । इतरेषां तु भूतानां पूर्वमेव त्रिविधमिति" इति च तत्रत्यं वैयासिकं भाष्यम् । तसाद् युक्तमिह तस्य श्वित्रशब्देनोपादानम् ।

रक्षको धर्मी यज्ञः । न च तस्य बाणा दृष्टितोऽन्ये सम्भवन्ति । स हि यथाशास्त्रमनुष्ठीयमानो दृष्टिं जनयित, दृष्टेव च सर्वस्य प्रजावर्गस्य रक्षां विद्धाति । तसाद् दृष्टिरेव तस्य वाणा इति युक्तं प्रतिपद्यते । तदिदं दृष्ट्रे-वाह "वर्षमिषवः" इति । दृष्टिर्वर्षम् । दृष्टिजनियतृत्वं च यज्ञस्य सर्वा-नुभविसद्धम् । यसिन् खळु कर्मणि देवतोद्देशेनामौ स्वाहावौषद्प्रभृति-मन्त्रोच्चारणपूर्वकं हिवः प्रक्षिप्यते स यज्ञ इति परिमाण्यते । अमौ हिवः-प्रक्षेपेण धूमादिद्वारा मेघोत्पत्त्या दृष्टिरिति च निश्चितो मार्गः । यत्रै-तन्छुतं भवति "अमेवें धूमो जायते, धूमाद्रभ्रमभ्राद् दृष्टिः" (शतप् १३।५।१७) इति । स्मृतं च "अमो प्रास्ताऽऽहुतिः सम्य-गादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्ञायते दृष्टिर्दृष्टेरतं ततः प्रजाः" (मनु० ३।७६) इति । श्रुतिस्मृतयश्च नः प्रमाणम् । तस्ताद् रक्षकस्य यज्ञस्य वर्षमिषव इति युक्तमुक्तमनुमन्यामहे । तेभ्यो नमः सर्व पूर्ववद् व्याख्यातं वेदितव्यम् ॥ ११ ॥

मनसा परिकम्यादिशं सम्मुखेऽअणीत्वं ज्ञानं विद्वांसः, दक्षिणे सर्वेश्वर्यं कर्म कर्मिणः, पृष्ठे जीवनं प्राणोऽन्नं, वामे प्रियदर्शनता वीर्यं ब्रह्मचर्यं, श्रुवायां व्याप्तिराचार्यों ब्रह्मचारिणः, सूर्धि वेदवाणी

## वैदिकसन्ध्यावैदिकर्गिष्ट्रंयं म् ।

यज्ञो वृष्टिरिति । नृत्तिमदमदृष्ट्यं दृश्यम् । के नित्रं नित्रं विद्युष्टियः पेक्ष्यते हितसाधनं, तत् सर्व यथास्थानमवित्रिते । नित्रं व्यास्थानमवित्रिते । नित्रं व्यास्थानमवित्रिते । शिष्यते तु केवल- मेकं मोक्षसाधनं जगद्भरोरीश्वरस्य साक्षाद् दर्शनम् । तदेवाधुना प्रार्थ- यितव्यम् । तद्र्थमुपस्थानमन्त्रास्तावदेते प्रस्तूयन्ते । उपस्थानं साज्ञ- लिवन्धं प्रार्थनम् । तत्रायमादिमो मन्त्रः—

{ऋषिः प्रस्कण्वः काण्वः, देवता सूर्त्यः, छन्दोऽनुष्टुप्}

"उद्वयं तमसस्परि ज्योतिष्पश्यन्त उत्तरम् । देवं देवत्रा स्थ्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम्"॥ १२॥

(寒0 9140190)

वयम्=उपासका वयम्, उद्=िवभिक्तिलेपश्लान्दसः, उत्कृष्टात्, भोग्यत्वमुत्कृष्टत्वम्, भोग्यात् तमसः=प्रकृतेः परि=परमुत्तरम्=उ-त्कृष्टवृत्तेरुच्छद्यात् तरप्, उत्कृष्टतरं, भोक्तृत्वमुत्कृष्टतरत्वम्, भोकारं जयोतिः=चैतन्यप्रकाशो ज्योतिष्टम्, ज्ञानं चैतन्यम्, ज्योतिस्खरूपं जीवात्मानं पश्चान्तः=साक्षात्कृवन्तो देवन्ना="देवमनुष्यपुरुषपुरुष्पुरुष्पेन्यो द्वितीयासप्तम्योर्वहुलम्" (अष्टा० पाशापद्द) इति सप्त-मर्त्यभ्यो द्वितीयासप्तम्योर्वहुलम्" (अष्टा० पाशापद्द) इति सप्त-मर्त्यभ्यो द्वितीयासप्तम्योर्वहुलम्" (अष्टा० पाशापद्दे चापाकृतेषु देवम्=अन्तरात्मत्वेन द्योतमानं सूर्य्य=सूरिभः प्राप्यमुत्तमम्=उ-त्कृष्टवृत्तेरुच्छद्दात् तमप्, साक्षित्वमुत्कृष्टतमत्वम्, अतिश्वयेनोत्कृष्टं साक्षिमूतं ज्योतिः=ज्योतीक्षपं जगद्धुरुं परब्रह्म परमात्मानमनम= "छन्दिस छङ्ग्लङ्गिटः" (अष्टा० ३।४।६) इति प्रार्थनायां लङ्, शपो लोपश्चान्दसः, "म्बोश्च" (अष्टा० ८।२।६५) इति धातोर्म-कारस्य नकारः, प्राप्तवाम—प्राग्नयाम, प्राप्तिरनुभवः साक्षात्कारो दर्शनम्, पश्येमेत्यर्थः।

त्रयः खलु मुख्याः पदार्थाः प्रकृतिर्जीवात्मा परमात्मा चेति । तत्र प्रकृतिरिह तमःशब्देन प्रतिपाद्धर्ति । नेत्वप्रकृतिस्ति । चेतन्यप्रकाशो हि चेतनधर्मी न जडप्रमूर्णि जडा च प्रकृतिरिति न स तत्र कर्हिचिद् वोभूयते । तदभावे च युज्यते तस्यास्तमःशब्देन प्रति-पादनम् । श्रुत्यन्तरेऽपि च चैतन्यप्रकाशाभावनिवन्धनस्तत्र तमःशद्धः प्रयुज्यमानो निरीक्ष्यते "तम आसीत् तमसा गृहमग्रे" (ऋ॰ १०।१२९।३) इति । "आदित्यवर्णं तमसः परस्तात्" (यजु० ३१।१८) इति च। न च तमःखरूपा भवन्त्यपि तत्रभवती भगवती प्रकृतिः किंचिदनुपादेया भवितुमहिति । भोग्यत्वात् । यथा हि लोके खलु जाततनूः सीमन्तिनी भोक्तृणां भोगाय नानारूपं विश्रती भोग्या सङ्जायते तथा प्रकृतिरिप भोक्तृणां भोगाय नानाविकारमनुभवन्ती भोग्या सम्पद्यते। भोग्यं च सर्वदा सर्वत्र भोक्तृभिरुपादीयते न नातु परित्यज्यते । भोकृ-त्वस्य भोग्यनिवन्धनत्वात् । भोग्यनिवन्धनं हि भोकृत्वम् । न च तद् भोग्याभावे कथञ्चिदवस्थातुमहिति । नहि भोग्यं न विद्यते भोक्ता चास्तीति सङ्गच्छते । यस किलावस्थानं यन्निवन्धनं, तेन तदुपादानमेवो-चितं न हानम् । जाततनुः सीमन्तिनी च भोग्या सती भोक्रयपि वर्तते, सा यथा कामुकाय भेत्रें भोगं कामयते तथाऽऽत्मनेऽप्यभिलवते । न चात्मार्थे मोगमभिलपमाणा सा परमार्थतो भोग्या मन्तुमुत्सह्यते । विपरीता चैतस्याः सर्वथा प्रकृतिः । सा हि सर्वदा भोक्त्रर्थमेव सर्वे भोगमर्थयते, तद्भोगार्थमेव चानिशं नानारूपं परिष्कुरुते, न च खप्तेऽपि खार्थ भोगं काङ्कते । अतः सा परमार्थतो भोग्या न जाततनूसीमन्तिनीवद् भोक्त्री-वेषेणाच्छना । तदिदं भोग्यत्वमेवात्रोत्कृष्टत्वादुच्छव्देनार्थाप्यते । तथा चोत्सहितस्य तमसो भोग्या सपरिवारा प्रकृतिरर्थे निर्वाधः ।

जीवात्मानमिह पूर्वो ज्योतिश्त्रब्दोऽभिधते । स च मोग्यायाः सपिर-वारायाः प्रकृतेः परोऽन्तरो मोक्तृत्वादिति परिश्रब्देनोच्यते । तस्य मोक्तृत्वं च विशेषणेनोत्तरशब्देन । यद्यपि ज्योतिश्त्रब्दो जीवात्मिन परमात्मिन च साधारणः प्रयुज्यते "योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तज्योतिःपुरुषः" ( वृहदा० ४।३।७ ) इत्येवज्ञातीयको जीवात्मिन, "ध्रुवं ज्योतिनिहितं हृद्ये कम्" ( ऋ० ६।९।५ ) "तच्छुश्रं ज्योतिषां ज्योतिः" ( मुण्डको० २।२९ ) इत्येव-

झातीयकश्च परमात्मनि, तथापि विशेषणाभ्यामुत्तरोत्तमाभ्यां पूर्वी ज्यो-तिश्राद्यो जीवात्मगोचरः परश्र परमात्मगोचरः प्रयुक्त इति स्फुटं विज्ञा-यते । अस्ति तावत् सपरिवारायाः प्रकृतेर्जीवात्मनश्चोत्तमः परमात्मेति सार्वत्रिको राद्धान्तः, "ये अग्नयः पाश्चजन्या अस्यां पृथिव्या-मधि। तेषामसि त्वमुत्तमः प्र णो जीवातवे सुव" (यजु॰ १८।६७) इति श्रुतेः । पाञ्चजन्याः=पञ्चजना मनुष्याः, तत्रात्मत्वेन वर्तमानाः अग्नयः=सर्वेपामत्रण्यो जाठरासिमन्तो वा जीवात्मान इत्यमि-प्रायः। मनुष्या मनुष्यदेहाः, खार्थे वा तद्धितः। "यसात् क्षरमती-तोऽहमक्षराद्पि चोत्तमः। अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः" (गी० १५।१८) इति च स्मृतेः। तत्र सपरिवारा प्रकृति-स्तमरशब्देनावाचि, परमात्मा च परेण ज्योतिरशब्देन वक्ष्यते । शिष्यते केवलं जीवात्मेति स एवात्र पूर्वज्योतिश्राव्द इति सुखेन विज्ञातुमीश्यते । चैतन्यं ज्योतिः । तदात्मको जीवात्मा भोग्यायाः सपरिवारायाः प्रकृतेः परो भवितुमहिति। भोकृत्वात्। भोक्ता हि जीवात्मा। "आतमे-न्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्भणीषिणः" (कठो० २।८) इति श्रुतेः । भोक्त्रर्थे च सर्वे भोग्यम् । "तद्थे एव दृश्यस्यात्मा" (योग० २।२१) इति स्वतेः । यदंथे सर्वे भोग्यं स सर्वसाद् भोग्या-दर्थजातात्पर इति निश्चितम् । परत्वमिह सूक्ष्मत्वम् । उदा भोग्या सपरि-वारा प्रकृतिराख्यायते, ततोऽतिशयं द्योतयता तरपा च भोक्ता जीवा-त्मेति वहु स्पष्टं न विवरणान्तरमपेक्षते ।

प्रकृतिजीवात्मभ्यामुत्तमः परमात्मा । यत्कारणं स साक्षात् पश्यत्येव न भोग्यया प्रकृत्या कदाचिदासज्यते, न वा भोक्त्रा जीवात्मना जातुचिदालि- प्यते । तदिदं साक्षाद्रपृत्वमेव साक्षित्वं भगवतस्त्रस्यात्र तमपा प्रत्याय्यते । भोग्यत्वं प्रकृतेभीकृत्वं जीवात्मनः, साक्षित्वं च परमात्मनः साक्षाद् भगविति वेदे समान्नायते "द्वा सुपणां सयुजा सस्त्राया समानं वृक्षं परिषस्त्रजाते । तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनश्चन्यो अभि चाकशीति" (ऋ० १।१६४।२०) इति । पणे पक्षः, ते सुष्ठुनी

शोभने विद्येते यस, स पक्षिविशेषः सुपर्णः, तत्सामान्याञ्जीवात्मा परमात्मा चापि सुपर्णाविहोपन्यस्येते । तयोर्ज्ञानशक्तिर्दक्षिणः पक्षः, क्रियाशक्ति-रुत्तरः पक्षः । यथा हि लोके खल्ल कोऽपि सुपर्णो नान्तरेण दक्षिणोत्तर-पक्षाभ्यामात्मनीनां गगनोड्डयनलक्षणां क्रियामभिनिर्वर्तियतुं पारयते, तथा जीवात्मपरमात्मानावपि ज्ञानिकयाशक्तिरुक्षणाभ्यां दक्षिणोत्तरपक्षाभ्याम-न्तरेण नात्मनीनां जगनिर्वहणलक्षणां कियामभिनिर्वर्तियतुं शक्तुतः । तौ चैतौ द्वा=''सुपां सु**लुक्पूर्वसवर्णाच्छेयाडा**ट्यायाजालः'' (अष्टा० ७।१। ३९) इति द्विवचनौकारस्याकारः, अग्रेऽप्येवम्, द्वौ नैकौ, नैकात्माना-विति यावत्, अनेनैकात्मवादो व्युदस्यते । स्युजा=सयुजौ समानयोगौ, योगः सम्बन्धः, खसत्तासमानसत्ताकसम्बन्धौ सदातनसम्बन्धकाविति यावत् । नियम्यः खळु शरीराध्यक्षो जीवात्मा, तस्य परमात्मना नियाम-कश्च जगद्गुरुः परमात्मा, तस्य जीवात्मना नियम्यनियामकभावरुक्षणः सम्बन्धः सदातनः । सम्बन्धिनोः सदातनत्वे तत्सम्बन्धस्यापि सदातनत्वौ-चित्यात् । न तयोरागन्तुकः सम्बन्धः किन्तु सांसिद्धिक इति च तदिभि-प्रायः । अनेन हि जीवात्मपरमात्मनोरौपाधिको भेदो न पारमार्थिक इति मतं निराकियते । तस्यौपाधिकत्वे तादृक्षसम्बन्धानुपपत्तेः । अयमेव सम्बन्धः खलामिभाव इति समाख्यायते । सखाया=सलायौ समान-स्यानी, चैतन्यलक्षणः प्रकाशः स्यानं, ज्योतिरिति तत्पर्य्यायः नयोः समानं विद्यते । यथा हि परमात्मा चेतनस्तथा जीवात्माऽपि चेतनः । चैतन्यमुभयत्राविशिष्टम् । अनेन जीवात्मपरमात्मनोः सर्वथा वैशिष्टं पराणुद्यते । चैतन्येनावैशिष्टं तयोर्नानन्दत्वेनेत्येतद्पि ध्वन्यतेऽने नेति द्रष्टव्यम् । समानम्=एकम् । वृक्षं=यो वृश्यते छिचते भिचते स वृक्षस्तम् । व्यष्टौ तेन देह उच्यते । तस्य च्छेदो भेवश्च प्रत्यक्षः । अत्र तत्स्यं हृद्यं लक्ष्यते । समष्टौ च प्रकृतिः । सा हि विकारजातम-नुपतन्ती तदुच्छेदेनोच्छियते तद्भेदेन च भियत इति युक्तं तस्या अपि वृक्षत्वम् । परिषस्वजाते=व्यत्ययेन लटः स्थाने लिट्प्रयोगः, परिप्व-जाते परिषंजतः, आश्रयतः । प्रकृतिपक्षे भोग्यत्वेन जीवात्मा तमाश्रयति

नियम्यत्वेन च परमात्मेति विवेकः । तयोः=जीवारमपरमात्मनो-रन्य:=जीवात्मा स्वादु=तदेतदुपलक्षणं, साद्वसादु पिप्पलं=शुक्का-ग्रुक्षकर्मजन्यं सुखदुःखात्मकं फलमित्त=भुक्के । यस यदुपार्जितं तत् तस्य सादु नापरस्थेति सादुमहणेन सूच्यते, सादूकृत्य वा सं सं कर्म-फलं प्रत्येकमुपभोक्तव्यमित्यभिप्रायः । अन्यः=परमात्माऽनश्नन्=पि-प्पलमभुङ्जानोऽभिचाकद्गीति=साक्षित्वेन प्रकाशयतीति मन्त्रार्थः । तथा श्रुत्यन्तरेऽपि च "साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च" (श्वेता० ६।११) इति । यथाऽस्त्युत्तमत्वात् साक्षी जगद्गुरुः परमात्मा तथा स्रिमिः प्राप्यत्यादस्ति स्र्य्यः । सूरयः खलु मोक्षावस्थायामेनं प्राप्नुवन्ति यथा समाधौ सुपुष्तो च । यत्रैतच्छुतं भवति "तस्यैष आत्मा विद्याते ब्रह्मधाम" (मुण्डको० ३।२।४) "यथा नद्यः स्यन्द्मानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय। तथा विद्वान् नाम-रूपाद्रिमुक्तः परात् परं पुरुपमुपैति दिन्यम्" (मण्डको॰ ३।२।८) "ब्रह्मविदामोति परम्" (तै॰ २।१) इति । चोत-नाद् देवाः प्रकृतितिद्धिकाराः सूर्य्यप्रभृतयो जीवात्मानश्चीच्यन्ते । तत्रा-न्तरात्मत्वेन चोतनाचासौ देवेषु देवः परमात्मा । तस्य सर्वान्तरात्मत्वं च श्रूयते वेदोपनिपच्छुतिषु "सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्च" (ऋ० शे११५।१) "तद्नतरस्य सर्वस्य" (यजु० ४०।५) "स्कम्भ इदं सर्वमात्मन्वद्" (अथर्व० १०।८।२) "एको देवः सर्व-भूतान्तरात्मा" (फठो० ५।१२) "सर्वसादन्तरतरं यदय-मात्मा" (बृहदा० १।४।८) इत्येवञ्चातीयकासु । तेषामेषां प्रकृति-् जीवात्मपरमात्मनां भोग्यत्वात् प्रकृतिः स्थूला जीवात्मनः परमात्मनश्च वाह्यमवतिष्ठते, जीवात्मा च भोक्तृत्वात् सूक्ष्मस्तस्या आभ्यन्तरे वर्तते, जगद्भरुः परमात्मा च तदन्तरात्मत्वात् सूक्ष्मतरस्तस्याप्यन्तरं विरा-राज्यते । वहिरन्तर्वर्तमानेपु स्थूलसूक्ष्मसूक्ष्मतरेपु च प्रकृतिजीवात्म-परमात्मसु पूर्व वहिर्वर्तमाना स्थूला प्रकृतिर्दर्शनमहिति, तदनु तदन्तर्वर्त-मानः सूक्ष्मो जीवात्मा, तदनु च तस्याप्याभ्यन्तरे वर्तमानः सूक्ष्मतरो

जगद्धरः परमात्मा । निह यावद् विहर्वर्तमानं स्थूलं वस्तु न दृश्यते, तावत् तद्दतरे वर्तमानं सृक्ष्मं तस्याप्याभ्यन्तरे वर्तमानं सृक्ष्मतरं च किहिंचिद् दर्शनायावकल्पते । नृनं परमात्मदर्शने साधनं पूर्वमशेपविशेपतः प्रकृति-दर्शनं, तदनु च जीवात्मदर्शनम् । अत एवेह "उत्तमसस्पिरे वर्तमानमुत्तरं ज्योतिः पश्यन्तो वयमुत्तमं ज्योतिः सूर्यं देवं पश्यमः" इति प्रार्थते । युक्तज्ञेतत् प्रार्थनम् । यत्कारणं सपितारां प्रकृति दृष्ट्वे जीवात्मा, तं च दृष्ट्वे तदन्तरात्मा परमात्मा द्रष्टुं शक्यते नान्यथेति वैदिको राद्धान्तः । सोऽयमनेन समर्थ्यतेतराम् । समार्थतान्मिह च वेदान्तसूत्रवैदिकवृत्त्यपरनामधेये वेदान्तसूत्रवैदिकमाष्येऽपि विस्तरेणैतं राद्धान्तमिति विस्तरामिलापुकास्तत एव विदाङ्कर्वन्तु ॥ १२॥

अथोपस्थाने द्वितीयो मन्त्रः--

{ऋषिः प्रस्कण्वः काण्वः, देवता सूर्य्यः, छन्दो गायत्री}

"उदु त्यं जातवेद्सं देवं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वायं सूर्यम्" ॥ १३ ॥ (ऋ॰ १।५०।१)

सूर्यम्"॥ १३॥ (ऋगान्या)
केतवः=प्रज्ञा केतुः "केतः केतुश्चेतिश्चनं ऋतुरसुधीः
श्चिमीया वयुनमिन्यत्येकादश प्रज्ञानामानि" (निषण्टु॰
३।९) इति निषण्टौ प्रज्ञानामसु पाठात्, प्रकृष्टं ज्ञानं प्रज्ञा=दर्शनं,
तेनेह तदिमलाषुका उपासका रूक्ष्यन्ते, उपासकाः स्यं=तं प्रसिद्धं जगज्ञन्मादिकारणं जातवेद्सं=जातमात्रस्य वेत्तारं सर्वज्ञं देवम्=अन्तरात्मत्वेन सर्वेषु पदार्थेषु द्योतमानं सूर्य्य=सूरिभिः प्राप्यं भगवन्तं
परमात्मानम्, ज=निश्चयेन, जद्भहन्ति=उत्कर्षं प्रापयन्ति, प्रार्थनैः
प्रार्थितस्योत्कर्षः प्रसिद्धः । प्रार्थयन्तीति तद्मिप्रायः । विश्वाय=षष्ट्यथे/
चतुर्थी, विश्वाधारत्वात् "सर्वं समामोषि ततोऽसि सर्वः" (गी॰
१११०) इति स्मृतेर्वा विश्वोऽत्र परमात्मा, तस्य विश्वस्य परमात्मनो
हशे="हशे विख्ये च" (अष्टा॰ ३।४।११) इति तुमर्थे निपातः,
दर्शनायेत्पर्थः ।

पृथक् पृथगुपासनाकमीनुष्ठानेन पत्येकं यावत् फलं समवाप्यते, ततः

सहस्रशोऽधिकमनेकेः सम्भ्यानुष्ठानेन सम्प्राप्यते । अवाच्यः खल्ल सर्वथा सङ्गत्योपासीनानामुपासनामाहात्म्यातिशयः । अत एवानुज्ञायते भगवति वेदे "सहस्रं साकमन्त्रेत परिष्ठोभत विंशातिः" (ऋ०१।८०।९) इति । तदिदगिह केत्व इति वहुवचननिर्देशेनावधोत्यते । सर्वदा सम्भ्य वहुभिः सन्ध्योपासनकर्मानुष्ठातव्यमिति गूढाभिसन्धिः ॥ १३ ॥

अथोपस्याने तृतीयो मन्त्रः—

{ फ़्पिः फ़ुत्स आित्रसः, वेवता सूर्व्यः, छन्दिल्लिष्टुप् }

"चित्रं देवानामुद्गादनीकं चक्षुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नेः। आप्रा यावाष्ट्रिथेवी अन्तरिक्षं सूर्य्ये आत्मा जगतस्त-स्थुपश्च"॥१४॥ (१६० ११११५११)

देवानां=देवा उपासकाः, तेषां चित्रं=चायनीयं पूजनीयम्, अनीकम्=''अनिह्पिभ्यां किच'' (३०४।१७) इत्यनित्रेरीकन्, जीवनम्, अनित्यनेनेति तद्युत्पत्तेः, वलं वा, वलमुपास्यमेवोपासकानां नान्यदिति सम्प्रतिपत्तेः, मित्रस्य=द्युस्थानः स्र्यों मित्रः, मीतेः प्रमीते-स्रायते सर्वे लोकमिति तद्युत्पत्तेः, तस्य, वरुणस्य=अन्तरिक्षस्थानो वायुरत्र वरुणः, 'वृणोति वारयति मेघजालेनान्तरिक्षमिति तद्युत्पत्तेः, तस्य, अग्ने:=पृथिवीस्थानो ज्वलनोऽग्निः, तस्य चक्कुः=ससकार्य्यदर्शकं ब्रह्म, उद्गात्="छन्दिस छङ्लङ्लिटः" (अष्टा० २।४।६) इति पार्थ-नायां हुङ्, उद्गच्छतु, उदयं प्राप्तोतु—उपासकानामस्माकं हृदय इति शेषः । प्रकृत्यावरणापाकरणमुद्यः । अन्यत्र सतोऽत्र हृदये कथमुद्यः ? इति याङ्कां निराकुर्वत्राह—द्यावापृथिवी=द्युलोकं पृथिवीलोकमन्त-रिक्षं=मध्यमं लोकं चाप्राः=प्रातेर्लंडर्थे लङ्, आप्राति समन्ततो व्याप्य तिष्ठति । न च लोकत्रयं व्याप्य तिष्ठतोऽस्त्युपासकानां हृद्ये कथिञ्चदु-दयासम्भव इति शङ्कान्युदासः । ननु व्यापकं सदपि भवेदाकाशंवत् संयोगिमात्रम् ? नेत्याह-जगतः=जङ्गमस तस्थुषश्च=स्थावरस्य सर्वस्य चिदचिदात्मकस्यार्थजातस्यात्मा=अन्तरात्मा । ननु हृदये तदु-

दयेन किं सादपाप्यत्वात् शनेत्याह-सूर्यः स्त्रिभः प्राप्तदर्शनैर्विद्वद्भः प्राप्य इत्यर्थः ।

यद् ब्रह्म देवानामुपासकानां पूजनीयं जीवनं वलं वा, मित्रस्य वरुण-स्याग्नेश्च खस्त्रकर्तव्यकर्मणो दर्शकं, द्युलोकं पृथिवीलोकमन्तिरिक्षलोकं च समन्ततो व्याप्यावतिष्ठते, जगतस्तस्युपश्चान्तरात्मा स्टर्यः, तन्नो दर्शनार्थे हृदये प्रकाशतामिति मन्त्राभ्युच्चयार्थः ॥ १४ ॥

अथोपस्थाने चतुर्थी मन्त्रः—

{ऋषिर्वध्यष्टाथर्वणः, देवता सूर्यः, छन्दिस्रिष्टुप् }

"तचक्षुर्देवहितं पुरस्ताच्छुक्रमुचरत्, पश्येम शरदः शतं, जीवेम शरदः शतं, शृणुयाम शरदः शतं, प्रव्रवाम शरदः शतमदीनाः स्याम शरदः शतं, भ्यश्च शरदः शतात्"॥१५॥ (यज् १६१२४)

तत् पुरस्तादुचरित्यन्वयः । च्युः=जगद्यापारिनर्वाहकाणां स्र्यीनिलामीनां कर्तव्यस्य कर्मणो दर्शकं देवहितं=देवा उपासकाः, तेभ्यो हितं
प्रियं, तेषां हितकरं वा, शुक्रं=गुक्रं निर्मलं निष्पापं गुद्धं तत्=जगज्जन्मादिकारणं ब्रह्म पुरस्तात्=सम्मुखे यथा स्यात् तथा उचरत्="इतश्र
लोपः परस्पेपदेपु" (अष्टा० ३।४।९७) इतीकारलोपः, उचरित—उदयं
गच्छति—स्तां तन्ं विवृणोति । सम्मुखे स्थितमिव दर्शनं प्रयच्छतीत्यभिप्रायः । शारदः=वर्पाणि शातम्=एकशतम्, अत्यन्तसंयोगे द्वितीया,
शतवर्पाणि पश्येम=प्रार्थनायां लिङ्, लोचेमहि, भगवतस्य प्रसादेन
शतवर्पाण जीवेम=पाण्याम, शतवर्षपर्यन्तमपराधीनजीवना विद्यमिह,
शारदः शतं=शतवर्पाण शुणुयाम=कर्णयेम, शतवर्पपर्यन्तं सुश्रतश्रोत्रेन्द्रिया वर्तेमहि, शारदः शतं=शतवर्पाण प्रव्रवाम=अध्यापयेम—शतवर्पपर्यन्तमस्खलितवागिन्द्रिया अवतिष्ठेमहि, शरदः शतं=
शतवर्पाण्यदीनाः=दैन्यरहिताः स्याम=भवेम, यावजीवं कस्याप्यये

देन्यं वचो न व्याकुर्वीमहि, शारदः शतात्=शतवर्षोपरिष्टाद् भूयश्च= अधिकं कालं च पश्येम जीवेम शृणुयाम प्रव्रवामादीनाः स्यामेत्यर्थः।

यत् खलु प्रार्थ्यते, तत् सम्पन्नमेवेति दृढः सङ्कल्पः प्रार्थयितुस्तावदा-वश्यकः । यत्कारणं सति तसिन्नचिरेण तत् सम्पद्यते, प्रार्थयिता च प्रार्थनवेलायामेवैनत्सम्पद्यमानं निरीक्षते । अत एवाह भगवती श्रुतिः "ऋतुमयोऽयं पुरुषः" (शतपथ० १०।६।३।१) इति । "स ऋतुं कुर्वीत" (छान्दो० ३।१४।१) इति च । ऋतुः=दृदः सङ्गल्यः। यं किलाङ्गलाः "विल पावरम्" इति सङ्गरन्ते। अतुल-प्रभावश्चायमिति न तिरोहितं प्रज्ञावतामन्तार्धियाम् । प्रार्थ्यते चेदानीं जगतः पितृचरणस्य भगवतो ब्रह्मणः साक्षाद् दर्शनम् । तच भगवतस्त-स्यानुग्रहेणोपासनकर्मपरिपाकाद् यथावेलं सम्पत्स्यते । सम्पत्स्यमानं च तत् सङ्कल्पदार्व्येण प्रार्थनवेलायामेव सम्पद्यमानं निरीक्षमाणो हर्पाति-शयादाह "तचक्षुदेवहितं पुरस्ताच्छुक्रमुचरत्" इति । ब्रह्मद-र्शनसम्पत्तेः फलमपृतत्वम् "य इत्तद्विदुस्ते अमृतत्वमानशुः" ( ऋ० १।१६४।२३) इति मन्त्रवर्णात् । अमृतत्वं च द्विविधम्-ऐहिक-मामुप्मिकं च । तत्रामुप्मिकं मोक्षाख्यं पारव्धभोगावसाने निर्वर्तिष्यते । यत्रेतच्छ्रतं भवति "तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्ये" (छान्दो० ६।१४।२) इति । समृतं च "भोगेन त्वितरे क्षपयित्वा सम्पद्यते" (वेदान्तस् १।१।१९) इति। यत्पुनरेहिकं तच्छरदः शताद् भूयः खखकार्य्यनिर्वर्तनक्षमैश्रक्षुरादिभि-रिन्द्रियैः सर्वथा सस्यं जीवनम् "एतद् वाव मनुष्यस्यामृतत्वं यत् सर्वमायुरेति वसीयान् भवति" (ताण्डवन्ना २२।१२।२) इत्यादिश्रुतिभ्यः । वसीयान्=स्वसः। श्रेष्ठ इति सायणः। भवति= आत्मनाऽऽत्मानं विभर्ति । तदिदं खस्थजीवनमेवान्ते प्रार्थनाव्याजेनो-द्धाव्यते "पर्यम शरदः शतं, जीवेम शरदः शतं, शृणुयाम शरदः शतं, प्रव्रवाम शरदः शतमदीनाः स्याम शरदः दातं भूयश्च दारदः दातात्" इति । सर्वदा सर्वत्र बहुमिर्मिलितैः प्रार्थनं विधातव्यं नैकैकेन मनुपुत्रेण सत्यवकारो यावजीविमिति बहुवचन्त्रयोगः। तैत्तिरीयारण्यके चतुर्थे काण्डेऽप्येष मन्त्रः समाम्नायते। तत्र चात्येवं पाठः "तचक्षुर्देविहतं पुरस्ताच्छुक्रमुचरत्। पर्यम शरदः शतं, जीवेम शरदः शतं, नन्दाम शरदः शतं, मोदाम शरदः शतं, भवाम शरदः शतं, श्रुण्वाम शरदः शतं, प्रत्रवाम शरदः शतं। सम्ध्येम, मोदाम=ह्प्येम, भवाम=आत्मानमात्मना विभ्याम, श्रुण्वाम=श्रुण्याम, अजीताः=अजिताः, ज्योक्=चिरकालं, हशे=द्रष्टुमाशासह इति शेषः। "तचक्षुद्वित्तं श्रुक्रमु-चरत्। पर्येम शरदः शतं जीवेम शरदः शतम्" (ऋण्णाद्वार्थः) इति च वहुचसंहितायां मन्त्रपाठः॥ १५॥

उपस्थानं पर्व्यवसितम्। इदानीं साक्षाद्वसदर्शहेतुनोपासनकर्मणा प्रवर्तितव्यम्। तच्च द्वेषा प्रवर्तते साक्षात् केनचिद् द्वारेण च। यत्किलोपासे भगवित त्रह्मणि द्वारं किञ्चिदनपेक्ष्य व्यापारान्तरशृत्यस्य चेतसो गाढं निवेशनं
तैल्धारावदिविच्छिन्नेकाकारवृत्तिस्तानोपजननं तत् साक्षात्प्रवृत्तमित्यास्त्र्यायते। यत् पुनरोमा वा गायत्रीमन्त्रेण वाऽन्येन वा केनचिद् वाह्याध्यात्मिकेन योगशास्त्रनिर्दिष्टेनोपायेन भावनातिशयात् पुरस्तादुपस्तितोपमे भगवति
तिसान् प्रेमभरनिर्द्रीमृतस्य चेतसो निवेशनं तत् केनचिद् द्वारेण प्रवृत्तमिति
व्याख्यायते। सन्ध्योपासनकर्म च नियमतो गायत्रीमन्त्रमुखेन सततं प्रवर्तते।
यत्नारणं सोऽस्ति गुरुमन्त्रः। गुरुखेनं सर्वतः पूर्वमुपनयनवेलायामुपदिशति।
यत्रैतच्छुतं भवति "अथास्मै सावित्रीमन्त्राह् ।६। गायत्रीमेव
सावित्रीमनुत्र्यात्।१३। तां व पच्छोऽन्वाह, अथाध्यद्राः,
अथ कृतस्ताम्" (शतपथ० ११।५।१।६—१३-१५) इति।
सन्ध्योपासनकर्मणि चोपनीतस्याधिकारो नानुपनीतस्येति राद्धान्तः। जगदुरो भगवति त्रह्मणि वा मनः प्रवेशनिमित्तत्वात् स्यादयं गुरुमन्त्रः।
स्क्ष्मतमं हि जगद्गुरुर्वह्म। न तत्र तावन्मनः प्रवेशं लभते प्राथिकानां

वालवुद्धीनामुपासकानां, यावत् पूर्वं केनचित् तस्रतिपादकशब्दिविशेषेण न भाव्यते । यत्कारणं स प्राथमिकानामुपासकानां कृतेऽभ्युपगम्यते तत्रासा-धारणं निमित्तम् । यथा खलु शाटके स्त्रप्रवेशे सूची, लक्ष्ये वा शरप्रवेशे धनुर्निमित्ततां भजते, तथा जगद्गुरी ब्रह्मणि प्रथमं मनःप्रवेशे तत्प्रतिपादकः शब्दिविशेपोऽपि हेतुतां लभते । निह प्रतिपादकशब्दिविशेपं हित्वा कश्चिदत्यन्तसूक्षे प्रतिपादेऽथे सहसा मनःप्रवेष्टुमीष्टे । तस्प्रतिपादकः शब्दिविशेपो यथा प्रणवः समाश्रीयते, तथा गायत्रीमन्त्रोऽपि समाद्रियते । अतप् छन्दोगा ब्रह्मणि मनःप्रवेशनिमित्तत्वाद् गायत्र्या ब्रह्मरूपतामा-मनित 'व्रह्म हि गायत्री' (ताण्ड्यवा० ११।११।९) इति । निमित्तं द्वारं चेत्येकोऽर्थः । तस्यैतस्य गुरुमन्त्रापरपर्य्यायस्य महामन्त्रस्य गायत्रीमन्त्रस्य चैप प्रणवव्याहृतिसहितः पाठः—

{फ़िपिनिधामित्रः, देवता सविता, छन्दो गायत्री}

ओम्-भूर्भुवःस्वः "तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धी-महि । धियो यो नः प्रचोदयात्" ॥ १६ ॥

(फ्र॰ ३१६२।९०) (यजु० ३६१३)

व्याहृतित्रयसिहतस्योमोऽर्थः पूर्ववत्। तदनु गायत्रीमन्त्रार्थारमः—
तत्="मुपां सुलुक्०" (अष्टा० ७।१।३९) इति पष्ट्या लक्, तस्य
सर्वश्रुतिस्मृतिप्रसिद्धस्य देवस्य=चिद्धित्तस्केषु विश्वेषु पदार्थेष्वन्तरात्मत्वेन द्योतमानस्य प्रकाशमानस्य स्वितुः=जगल्रसिवितुः, उत्पदः
प्रसवः, तेन स्थितिप्रलयो लक्ष्येते, सर्वजगदुत्पत्तिस्थितिप्रलयकारणस्य
भगवतो जगद्धुरोरीश्वरस्य वरेण्यं=वृत्र एण्यः, वरणीयम्—आनन्दमयत्वात् सर्वेरुपास्यतया ज्ञेयतया च सम्भजनीयं, गुणतः कर्मतः स्वरूपतो
वा श्रेष्ठं, भगः=सान्तमेतत्, जगद्धुःसमूलस्य पापस्य भर्जनसमर्थं, भर्जनं
नाशः, तत्र पर्य्याप्तं, "वीर्य्यं वे भगः" (शतपथ० ५।४।५।१)
इति श्रुतेः, तेजोमयं रूपं धीमहि=लड्थं लिङ्, आत्मनेपदं सम्प्रसारणं
च छान्दसम्, व्यत्ययेन शपो लक्ष्, ध्यायामः, ध्यानमत्रोपासनम्, उपास्सहे,
यः=यो देवः सविता नः=असाकस्यपासकानां धियः=द्वितीयावहु-

वचनम्, अखिलकार्य्यकर्त्रीर्वुद्धीः प्रचोद्यात्=पार्थनायां लेट्, प्रकर्पेण प्रेरयेत्, सुकमीनुष्ठानपवणा दुष्कमीनुष्ठानिवसुखाश्चासमहुद्धीर्विद्ध्यात्, दुष्कमीनुष्ठानाभिरुचिहेतुपाष्ममलिनवारणेनासाकीनाः धीर्निर्मलीकुर्य्या-दित्यर्थः।

तस्य श्रुतिस्मृतिप्रमितस्य जगज्जन्मादिकारणस्यान्तरात्मत्वेन सर्वत्र चिद्-चिदात्मकेषु पदार्थेषु द्योतमानस्यान्तर्य्यामिणो भगवतो जगद्गुरोरीश्वर-स्यानन्दमयं तेजोमयं सर्वतः श्रेष्ठं निर्मलं ग्रुद्धं रूपमुपास्महे, योऽस्माकं बुद्धीः पाप्ममलमपमृज्य निर्मलीकुर्य्यात् । येन वयं वेदविहितानि सर्वाणि कमीणि यथाकालं निष्प्रत्यूह्मनुतिष्ठन्तो यावज्ञीवमहिकमभ्यु-दयसुखं शरीरपाते चासुष्मिकं मोक्षसुखं नित्यसुपभुङ्गीमहि ।

जगदुरुरीश्वरो हि परब्रह्मपरमात्मा जगदुत्पत्त्यादिकारणत्वादिह सवि-तेति निर्दिश्यते । सूते प्रसूते विश्वं जगदिति तद्युत्पत्तेः । सूतिरुत्पत्तिः । तया खितिसंहती छक्ष्येते । नियतसम्बन्धात् । अस्ति तावत् सूत्या स्थितिसंह्त्योर्नियतः सम्बन्धः । यत्कारणं सत्यामेव सूत्यां स्थितिसंहृती प्रवर्तेते । निह न सूयते, स्थीयते संहियते चेति सम्भवति । तथा च येनेदं सर्वे जगत् सूयते, सूतं स्थीयते, स्थितं चान्ते संहियते, स जग-द्धरुरीश्वरः सवितेति निर्गलितार्थः । परव्रह्मपरमात्मनो जगद्भरोरीश्वरस्य जगदुत्पत्तिस्थितिप्रलयकारणत्वं च लोकतः श्रुतिस्मृतिभ्यां च स्फुटं प्रमे-मीयते । लोकस्तावत् पश्यति दृश्यमानेयं विविधा जगद्भचना न जात्व-चेतनकर्तृका कर्हिचिदुपपत्तुमहिति । यत्कारणमचेतनं न चेतयते किञ्चित्, अचेतयमानस्य च प्रव्यक्ता प्रवृत्त्यनुपपत्तिः। तदनुपपत्त्या च रचनानुपपत्तिः सुतराम् । चेतनाः पुनर्जीवात्मानोऽल्पज्ञाल्पशक्तित्वाभ्यां न तां कथञ्चिद् विधातुमीशते । तसादिस्त कश्चित् सर्वज्ञः सर्वशक्तिश्चेतनो जगदुरु-रीश्वरो येन विविधेयं जगद्रचना विधीयते, विहिता च यथास्थानं स्थी-यते, स्थिता चान्ते पूर्ववत् संहियते । तदिदं लोकदर्शनं नूनमनेकशः श्रुतिसमृतयः सुप्रमिमते "न तं विदाथ य इमा जजान" (ऋ॰ १०।८२।७) "य इमा विश्वा भुवनानि जुह्रद्" (ऋ० १०।

८१।१) "एष योनिः सर्वस्य प्रभवाष्ययौ हि भूतानाम्" (माण्ह्रक्यो०६) "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत् प्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति, तद्विजिज्ञा-सख तद ब्रह्म" (तैतिरीयो॰ ३।१) "एकैक जालं बहुधा विकर्वत्रसिन् क्षेत्रे संहरलेष देवः । भूयः सृष्ट्वा यतयः! तथेशः सर्वाधिपत्यं क्रस्ते महात्मा" (श्वेताश्वतरो० ५।३) "जन्माचस्य यतः" (वेदान्तस्० १।१।२) "सर्वभूतानि कौन्तेय! प्रकृतिं यान्ति मामिकाम्। कल्पक्षये पुनस्तानि कल्पादौ विसृजाम्यहम्" (गीता० ९।७) इत्याद्याः । जगजन्मा-दिकारणस्य जगद्वरोरीश्वरस्य चोपासनं सर्वथा घटते नास्ति तत्राघटमानं नाम किञ्चित् । यः खलु सर्वज्ञः सर्वशक्तिभीवन्नस्ति सर्वस्यास्य जगतः प्रसिवता रक्षिता प्रलेता च, सोऽभ्युदयिनःश्रेयसकामैवेंदिकैः सर्वैः सततमुपासितच्यो जगद्वरुरीश्वरः । यत्कारणं यस्य सङ्कल्पमात्रेण सर्वमिदं जगत् स्यते रक्ष्यते लीयते च, तिसन्नुपास्यमाने किमलभ्यं स्यादत्रभव-तामुपासकानां वैदिकशिरोरलानां, किं वा भवेदत्रभवच्छासेभ्योऽदेयं नाम भगवतस्तस्येति सवितृपदनिर्देशेन ध्वन्यते । झासा जगद्गुरुरीश्वरो वैदिकैः सततमुपासितव्य इति तद्विशेपणदेवपदोपन्यासेन समाधीयते । यः सर्व-त्रान्तरात्मत्वेन वर्तमानो चोत्यते प्रकाशते स देवः । यत्रैतदुदाहृतं भवति "देवो द्योतनात्" (निरुक्त० ७१९) इति । दीव्यतेर्वो भवेद् द्युति-कर्मणो देवः । तत्र दीव्यति प्रकाशत इति तद्युत्पत्तिः। सर्वत्रान्तरात्मत्वेन द्योतमानस्य जगद्गुरोरीश्वरस्य चोपासनास्थानेषु वाह्याध्यात्मिकेषु सूर्योक्षि-हृद्येषु द्योतमानत्वं सुखेनोपपद्यते । नहि यो वाह्याध्यात्मिकेषु सर्वेषु पदार्थेपु चोततेऽन्तरात्मा भवन्, स सूर्येंऽक्षिणि हृदये च न चोतत इति युज्यते । सन्ध्योपासनकर्मणि च प्रायेण सूर्य्यमण्डलं हृदयं चोभयमुपास-नस्थानमुपयुज्यते । सूक्ष्मिधयां वैदिकानां च हृदयमेवोपयुक्ततरं तत्स्थानं मन्यामहे । तसात् सततं हृदये स जगदुरुरीश्वरो वैदिकैः सर्वेरुपासितव्यो नान्यत्रेति देवपदनिर्देशाशयः। यथा सवितृपदेन जगद्भुरोरीश्वरस्योपा-

स्यत्वं तद्विशेषणेन देवपदेन च तदुपासनास्थानं हृदयपुण्डरीकं निदेंदिश्यते तथा वरेण्यपदेन भर्गःपदेन चोपासनाहेमुपास्यस्य भगवतस्तस्य रूपमुपदेदि-इयते । वरेणयं=वरणीयम् । सम्भजनीयमाश्रयणीयमिति च तत्पर्यायः । वेब्रीयते च सर्वैः सर्वत्रानन्दमयं सर्वे रूपमिति निश्चितं मतम् । भर्गः= भृज्यतेरसुन्, भर्जकं पापानाम् । तेजोमयत्वात् । यथा खलु तेजोमयो विहः सानिध्यं प्राप्तानि काष्टानि तत्क्षणानिर्दहित तथा तेजोमयो जगद्रुरु-रीश्वरः सांनिध्यं प्राप्तानां तत्रभवतामुपासकानां सर्वाणि पापानि तत्क्षणाद् वाअष्टि । यत्रेदमान्नातं भवति "न तमंहो न दुरितं कुतश्चन नारातयस्तितिरुने द्वयाविनः । विश्वा इदसाद् ध्वरसो विवाधसे यं सुगोपा रक्षासि ब्रह्मणस्पते! (ऋ॰ रारश५) इति । स्पृतं च "सर्वधमीन् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वपापेश्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः" (गी० १८। ६६) इति । तेजो विज्ञानज्योतिः । तथाच सर्वज्ञसर्वशक्तेर्जगज्जनमादि-हेतोरन्तरात्मत्वेन सर्वत्र द्योतमानस्य तेजोमयस्य विज्ञानमयस्य भगवतः परब्रह्मणो जगद्गुरोरीश्वरस्यानन्दमयं तेजोमयं विज्ञानमयं निर्मलं शुश्रं शुद्धं यद् रूपं तद् वैदिकानां तत्रभवतामुपासकानां हृदयपुण्डरीके सततमुपासित-व्यमिति वरेण्यभर्गःशब्दाभ्यां स्फुटमुपदिष्टं भवति । भगवतस्तस्य तथा-विधं रूपं च शोशूय्यते श्रुतिस्मृतिपु सर्वत्र "स्वर्यस्य च केवलम्" (अथर्व० १०।८।१) "आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्" (तैतिरीयो ० २।३।९) "आनन्दरूपममृतं यद् विभाति" (मुण्डको० २।२।७) "स यश्रायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽसृतमयः पुरुषः, अयमेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्म" (बृहदारण्यको ० ३।९।२८) "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म" (बृहदारण्यको० ३।९।२८) "प्रज्ञानं ब्रह्म" (ऐतरेयो० २।१) "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" (तैतिरीयो० २।१) "येन सूर्यस्तपति तेजसेद्धः" (तै० ब्रा० ३।१२।९।७) "तच्छुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिः" (मुण्डको० २।२९) "तद्देवा उद्योतिषां उद्योतिः" (बृहदारण्यको० शशारद) "ते-

जोऽसि द्युक्रममृतम्" (यजु॰ २२।१) "ज्योतिपामपि तज्यो-तिस्तमसः परमुच्यते । ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं हृदि सर्वस्य धिष्टितम्<sup>15</sup> (गीता० १२।१७) इति । नच जगद्गुरोरीश्वरस्य भगवत-त्तरा तादक्षमानन्दमयं तेजोमयं विज्ञानमयं निर्मलं शुक्रं शुक्रं शुक्रं शुक्रं रूपं तावदुपासितुं शक्यते यावदुपासकानां बुद्धिरधिकारसम्पदं न रुभते । अधिकारसम्पत्=अधिकारोत्कर्षः । तत्र च वेदविहितकर्मानुष्ठान-वदपे६यते भगवतस्तत्य परमोऽनुग्रहः । तं विना तल्लाभासम्भवात् । सोऽयं तत्परमानुत्रहोऽत्र चरमेण पादेनार्थतः सगर्प्यते "धियो यो नः प्रचो-दयात्" इति । प्रचोदयात्=सोपसप्टायाश्चदेः पार्थनायां हेट् । प्रेरणकर्मा चुदिः । न च बुद्धीनां प्रेरणिमह प्रार्थ्यत इति मन्तव्यम् । यत्कारणं परमेरिताभिर्नुद्धिभिः कर्मकरणे पुरुपाणां तत्र पारतच्यं प्रस-ज्यते, लातज्यं च हीयते । अभ्युपगम्यते च स्नातज्यम् । तर्हि किमिह प्रार्थ्यते ? निर्मलीकरणं बुद्धीनामिति वदामः । निर्मला भवन्त्यः खलु बुद्धयः सृक्ष्मात्सृक्ष्मेऽप्यर्थे सुखेन प्रवेविश्यन्ते, प्रवेविश्य च यथा-विधानं तत्तत्कर्म सम्पादयन्त्योऽचिरेणाभ्युदयाय निःश्रेयसाय चैहिका-मुप्निकफलाय निप्पतिवन्धं प्रकल्पन्ते । नृतं निर्मलबुद्धितन्त्रो मनुप्याणां सर्वोऽपि व्यापारः, स्यादुपासनलक्षणोऽसौ, स्याद्वाऽमिहोत्रादिसाधारण-कर्मलक्षणः । बुद्धीनां नैर्मल्यं च दुरितमलनिवृत्त्या सम्पद्यते न प्रकास-न्तरेण केनचिदिति सार्वत्रिको राद्धान्तः । दुरितनिष्टतौ च तीत्रोपायो भगवतो जगद्धरोरीश्वरस्य परमोऽनुग्रहः । अत एव मन्त्रेपु दुरितनिवृत्ति-प्रार्थनं सर्वत्राकर्णते "आशुं द्धिकां तसु नु ष्टवाम दिव-स्पृथिव्या उन चर्किराम । उच्छन्तीमीमुषसः सूद्य-न्त्यति विश्वानि दुरितानि पर्पन्" (ऋ० धारे९।१) "वि-श्वानि देव! सवितद्विरितानि परासुव । यद्भद्रं तन्न आ सुव" (ऋ॰ ५।८२।५) इत्येवझातीयकेषु । आशुं=शीघगामिनं, द्धिकाम्=अभिव्याप्य सर्वस्य धारकम्। दधाति कामिति च सर्वमसौ

द्धिकाः, तमिति तद्युत्पत्तेः । चिकिराम=विक्षिपामः स्तुतिमिति शेषः । विक्षेपो विस्तारः । सोऽयं भगवतस्तस्य परमोऽनुप्रहोऽत्र चर-मेण पादेनार्थतः समर्पितो वेदितव्यः । तथा च सर्वदुरितनिवारणेना-साकं बुद्धीर्निर्मला विद्यीतानुगृह्वन्नसानिति तत्पादार्थः पर्य्यवसितः । प्रणवस्य व्याहृतीनां च तिसृणामर्थी व्याख्यायि सविस्तरं पुरस्तात् । एष सप्रणवव्याहृतित्रयोपेतो गुरुमन्त्रो महामन्त्रो गायत्रीमन्त्रः सन्ध्यो-पासनवेलायामर्थज्ञानपूर्वकं मनसा शनै:शनैरुचारयितव्यो न्यूनान्त्र्यूनं त्रिवारमित्युपदेशः । नूनमनेन दीर्घकालनैरन्तर्य्यसत्कारासेवितेन निर्म-लायां धियां निर्वृत्ते सर्वाङ्गपूर्णे तावदुपासनकर्मणि द्रागित्येव तत्रभवतोऽ-स्योपासकस्य निरन्तरं स्फुटतरं स्पष्टतरं साक्षाद् भगवतः परब्रह्मणः परमेश्वरस्य दर्शनमुपजायते । यत्रैतदुदाहृतं भवति ''तद्विष्णोः परमं पदं सदा परुयन्ति सूरयः। दिवीव चक्षुराततम्" (ऋ॰ १।२२।२०) इति । तत्=प्रसिद्धं विष्णोः=च्यापकस्य परब्रह्मणः पर-मेश्वरस्य परमं=सर्वोत्कृष्टं पदं=खरूपं, पद्यते गम्यते सूरिभिरिति तद्युत्पत्तेः, सदा=सर्वदा पर्यन्ति=साक्षात्कर्वन्ति सूर्यः=विद्वांसः। तत्र साक्षात्कारे निद्र्शनम्-इव=यथा दिवि=ग्रुलोके व्योम्नि आततं= समन्ततो रिममिर्विस्तारं पाप्तं व्याप्तं तत्रोद्यन्तमित्यभिपायः, चक्काः=कर्मणि द्वितीया, सूर्यो "सूरयों भृतस्यैकं चक्षुः" (अथर्व० १३।२।४५) "सूर्यों वै प्रजानां चक्षुः" ( शतपथ० १३।३।८।४ ) "सूर्यों यथा सर्वलोकस्य चक्षुः" (कठोप० ५१११) इत्यादिश्चतिभ्यः, निरन्तरं स्फुटतरं स्पष्टतरं पश्यन्ति, तथेत्यर्थः । दर्शनानन्तरं च ध्रुवाऽ-मृतत्वनाम्युमयी मुक्तिरित्यन्यत्र विस्तरः ॥ १६ ॥

समाप्तमुपासनकर्म । अथोपास्यदेवाय नमस्कारो विधातव्यः "भू-यिष्टां ते नमउक्ति विधेम" (यजु० ४०।१८) इति मन्त्रवर्णात् । तत्रैष विनियुज्यते नमस्कारमन्त्रः—

> . {ऋषिः परमेष्ठी प्रजापतिः, देवता रुद्रः, छन्दो बृहती}

"नमः शम्भवाय च मयोभवाय च । नमः शङ्कराय च मयस्कराय च। नमः शिवाय च शिवतराय च"॥१७॥ (यज्ञ॰ १६१४१)

नमः=नमस्कारः, शम्भवाय=शं मोक्षयुखं भवत्यसादसौ शम्भवः,
तसौ मोक्षयुखहेतवे, च=पुनः मयोभवाय=मयः संसारपुखं भवत्यसादसौ
मयोभवः, तसौ संसारपुखहेतवे, च=नमो नमस्कारः। नमः=नमस्कारः,
शङ्कराय=शं मोक्षयुखं करोतीति शङ्करः, तसौ मोक्षयुखकारिणे मोक्षसुखप्रदात्रे, च=पुनः मयस्कराय=मयः संसारपुखं करोतीति मयस्करः,
तसौ संसारगुखकारिणे संसारपुखप्रदात्रे, च=नमो नमस्कारः। नमः=
नमस्कारः शिवाय=कल्याणरूपाय, च=पुनः शिवतराय=अतिशयेन कल्याणरूपाय च=नमो नमस्कार इत्यर्थः।

मुखं खलु द्विषंम्-ऐहिकमामुण्मिकं च । संसारमुखमैहिकम्,
मोक्षमुखमामुण्मिकम् । संसारमुखमभ्युदयसुखं चेत्यनर्थान्तरम् । तत्र
मोक्षमुखं शान्तत्वाच्छंपदेन, संसारमुखं च संसारदुः त्वप्रतिद्वन्द्वित्वानमयः पदेनाभिधीयते । पुनरर्थः प्रथमश्चः, नमः पदपरामर्शार्थो द्वितीयः ।
मोक्षमुखस्य संसारमुखस्य चाधिष्ठानं दाता च जगद्वुरुरिश्वरः प्रसिद्धः ।
अधिष्ठानमाश्रयो हेतुरिति चैकोऽर्थः । स च स्वयं कल्याणरूपत्वादस्ति
शिवः, शरणागतानां परेषां कल्याणरूपकरणाच शिवतरः । यस्य
शिवस्य समीपं गता अपि पुमांसः खलु शिवाः सम्पद्यन्ते स निःसंशयं भवति शिवतरः, नास्ति विवादावकाशः । शिवत्वं निष्पापत्वम् । तदेव कल्याणपदेन मङ्गलपदेन चाल्यायते । यः सर्वस्य जगतो
गुरुर्भवन्नस्ति मोक्षमुखस्य संसारमुखस्य चाश्रयः, विद्यते मोक्षमुखस्य
संसारमुखस्य च दाता, वर्तते स्वयं कल्याणरूपः, पराँध्य शरणागतान्
कुरुते कल्याणरूपान्, तसे जगज्जनमादिहेतवे सचिदानन्दमूर्त्वयेऽन्तरातमने महसे देवाय गुरवे मुहुर्मुहुर्नमस्कारो म्यादित्यभ्यच्यार्थः ।

नसस्कारो नम्रीमूय सत्कारः, स्वापकर्पावधोतककरशिरस्संयोगविशेषा-दिना तोपस्तोषः ॥ १७॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचाय्योंदासीनवय्योतमा-रामभगवत्पूज्यपादशिष्यहरिप्रसादवैदिकसुनि-विरचितं वैदिकसन्ध्यावैदिकभाष्यम्।



## अथ श्रीमन्निखिलशास्त्रनिष्णातपण्डितस्वामि हरिप्रसादवैदिकमुनिविरचिता प्रन्थाः

वेदान्तस्त्रवैदिकवृत्तिः
न्यायस्त्रवैदिकवृत्तिः
वैशेषिकस्त्रवदिकवृत्तिः
सांख्यस्त्रवैदिकवृत्तिः
सांख्यस्त्रवैदिकवृत्तिः
योगस्त्रवैदिकवृत्तिः
वेदसर्वस्व (भाषा)
सामवेदः (भाषानुवादसहितः)
वैदिकसन्ध्याभाष्यम्
वैदिकसन्ध्याभाष्यम् (भाषानुवादसहितम्)

प्राप्तस्थानम्
मैनेजर महेशोपथालय—
पापड मण्डी—
शाह आल्मी दरवाजा—
लाहौर